
        
            
                
            
        

    
  

Đại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật 

Viên Thông Chương Sớ Sao 

(dịch theo bản của Hoa Tạng Tịnh Tông Phật Học Hội, 

ấn bản tháng Sáu năm Dân Quốc 80 (1991) 

Ðời Thanh, Triết Giang, chùa Từ Vân, Hương Nghiêm hành giả sa-môn 

Quán Ðảnh Tục Pháp1 soạn 

Chuyển ngữ: Bửu Quang Tự đệ tử Như Hòa 

Giảo chánh: Minh Tiến và Huệ Trang 

---o0o--- 

 Nguồn 

 http:// www.  niemphat.net 

 Chuyển sang ebook 27-11-2011 

 Người thực hiện : Nam Thiên – namthien@gmail.com 

 Link Audio Tại Website http://www.pha tphaponline.org 



Mục Lục 

Lời Dẫn Nhập 

I. Thông tự đại ý 

1. Giải thích về tông chỉ, nghĩa thú: 

1.1. Tông thú của pháp niệm Phật 

1.2. Nêu bày những điều được giảng giải trong chương kinh này 

1.3. Dẫn chứng lợi ích thù thắng để khuyên tu 

2. Lược giải tựa đề của kinh 

II. Giải thích kinh văn 

1. Trình bày đại lược ý nghĩa chánh yếu 

2. Giải thích tường tận ý nghĩa kinh văn 

2.1. Giáo hưng 

2.2. Tạng nhiếp 

2.3. Tông thú 

2.4. Thích đề mục (giải thích tựa đề kinh) 

2.5. Giải thích kinh văn 

III. Quy mạng hồi hướng 





---o0o--- 

Quyển Thượng 

Lời Dẫn Nhập 

Nghĩ tới tiên sinh Đông Cao từ ngàn dặm gởi thư cho tôi, tự nói suốt năm qua 

một  mực  chú  tâm  nơi  Tịnh  Độ.  Gió  cảnh  giới  Sa  Bà  lồng  lộng,  Chân  Như 

Triết, Thảo Đường Thanh đều chẳng khỏi lỡ bước, tiên sinh khuyên tôi gắng 

lưu tâm sự kiện này. Tôi ngẫu nhiên nhắc đến chuyện này với pháp sư Bách 

Đình (tức hòa thượng Tục Pháp), pháp sư cho biết đã có cuốn Thế Chí Niệm 

Phật Chương Sớ Sao để trên án sách. Hai người cùng mở sách ra xem lại, đều 

hết  sức  nồng  nhiệt  khen  ngợi,  cho  rằng:  “Tiên  sinh  dùng  thân  để  thực  hiện 

[những  giáo  nghĩa  này],  đúng  là  những  lời  lẽ  chữa  bệnh  cứu  vãn  thời  thế 

vậy”. Tôi bèn bảo con cái quyên mộ để khắc ra. Khắc xong, pháp sư lại bảo 

tôi viết lời dẫn nhập. 

Tôi  nghĩ  rằng  trong  đại  kinh  Hoa  Nghiêm,  [khi  Thiện  Tài  đồng  tử tham 

học  với các vị thiện tri thức], trước  hết ngài Đức Vân tuyên dạy pháp Niệm 

Phật, Mã Minh Bồ Tát là vị tổ tạo luận coi trọng cả Niệm Phật lẫn Chỉ Quán. 

Lăng Nghiêm là sách luận bàn về Tánh, chương Thế Chí Niệm Phật được xếp 

vào phần Viên Thông, rõ ràng Thiền Tông chẳng thể chèn ép Liên Tông, bảo 

đấy chẳng phải là đường lối để trở về nguồn thấy tánh được! Nay những tác 

phẩm  Di  Đà  Sớ  Sao,  Long  Thư  Tịnh  Độ  Văn  v.v…  được  lưu  truyền  trong 

chốn  Thiền  lâm.  Nghĩ  tới  chương  Thế  Chí  chỉ  được  giảng  giải  kèm  thêm 

trong chánh kinh, chưa từng được viết sớ giải chuyên biệt. Pháp sư giảng giải 

kinh văn, giải thích ý nghĩa, khắc thành sách đã ban thêm cho người trong cõi 

Chấn Đán (Trung Hoa) một chiếc bè vãng sanh nữa, há chẳng đáng gọi là bậc 

công thần trong Tịnh Độ ư? Điều này càng rõ ràng hơn nữa. Do vậy, tôi bèn 

đem ý này phúc đáp Cao tiên sinh, rồi lại nói mò rằng: 

-  Liên  Trì  đại  sư  bảo:   “Niệm  Phật  một  tiếng  để  thay  thế  tạp  niệm  trong 

 trăm ngàn vạn ức kiếp. Niệm ấy chính là  Không, Không chính là  niệm, bản 

 thể đành rành! Chẳng phải ở ngoài niệm lại tìm được Bồ Đề nào khác”.  Lại 

nói:  “Chấp trì danh hiệu đến mức nhất tâm sẽ khôi phục được cái Thể không 

 tịch”.   Lại  nói:  “Cần biết do Tịnh Độ duy  tâm nên không có ngoại cảnh. Tự 

 tánh trở về bản thể, chính là ý nghĩa nguyện sanh về cõi ấy”.  Như vậy là ngài 

Liên  Trì  tuy  cực  lực  chủ  trương  Tây  Phương  Tịnh  Độ  nhưng  chẳng  bỏ  sót 

tông  chỉ  kiến  tánh  của  Tông  môn,  rành  rành  như thế  đó!  Cho  nên  nói  rằng: 

Kiến tánh là chỗ chỉ quy của Tịnh Độ, nhưng Tịnh Độ là đường để vào kiến 

tánh, chẳng mâu thuẫn nhau. Kiến tánh thì chạm tay vào chỗ nào cũng đều là 

Tịnh Độ, nhưng chẳng thể bỏ không nói đến đài sen. Chưa kiến tánh thì chưa 

thể  hoàn  toàn  thấu  hiểu  Tịnh  Độ  được,  nhưng  cái  nhân  đã  gieo  chẳng  hề  lỡ 

làng. Do  vậy, dù kiến tánh  hay không đều chẳng thể  xem thường  niệm  Phật 

tu  Tịnh  Độ  được!  Dường  như  nghĩa  này  chưa  được  chương  Thế  Chí  Viên 

Thông này nhắc tới. Tôi đã đem ý này phúc đáp ông Cao, nay viết vào đây để 

hỏi người thật sự niệm Phật nghĩ như thế nào? 

Năm  Canh  Thân  (1680) niên  hiệu  Khang  Hy,  Đới  Kinh  Tăng  sinh  trưởng  ở 

Tiền Đường kính ghi. 

---o0o--- 

Ðại Phật Ðảnh Thủ Lăng Nghiêm Kinh 

Ðại Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật Viên Thông Chương 

Đường Thiên Trúc sa-môn Bát Lạt Mật Đế dịch 



Đại Thế Chí Pháp Vương Tử dữ kỳ đồng luân ngũ thập nhị Bồ Tát, tức 

tùng tòa khởi, đảnh lễ Phật túc, nhi bạch Phật ngôn: 

-  Ngã  ức  vãng  tích  Hằng  hà  sa  kiếp  hữu  Phật  xuất  thế,  danh  Vô  Lượng 

Quang,  thập  nhị  Như  Lai  tương  kế  nhất  kiếp.  Kỳ  tối  hậu  Phật  danh  Siêu 

Nhật  Nguyệt  Quang.  Bỉ  Phật  giáo  ngã  Niệm  Phật  tam-muội.  Thí  như  hữu 

nhân,  nhất  chuyên  vi  ức,  nhất  nhân  chuyên  vong.  Như thị  nhị  nhân,  nhược 

phùng bất phùng, hoặc kiến phi kiến. Nhị nhân tương ức, nhị ức niệm thâm. 

Như thị nãi chí tùng sanh chí sanh, đồng ư hình ảnh, bất tương quai dị. Thập 

phương Như Lai, lân niệm chúng sanh như mẫu ức tử. Nhược tử đào thệ, tuy 

ức hà vi? Tử nhược ức mẫu, như mẫu ức thời. Mẫu tử lịch sanh, bất tương vi 

viễn.  Nhược  chúng  sanh  tâm,  ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất 

định kiến Phật, khứ Phật bất viễn, bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai. Như 

nhiễm  hương  nhân,  thân  hữu  hương  khí.  Thử  tắc  danh  viết  Hương  Quang 

Trang  Nghiêm.  Ngã  bổn  nhân  địa,  dĩ  niệm  Phật  tâm  nhập  Vô  Sanh  Nhẫn, 

kim ư thử giới, nhiếp niệm Phật nhân, quy ư Tịnh Độ. Phật vấn Viên Thông, 

ngã vô tuyển trạch, đô nhiếp lục căn, tịnh niệm tương kế, đắc tam-ma-địa, tư 

vi đệ nhất. 

Ðại  Thế  Chí  Pháp  Vương  Tử  cùng  với  năm  mươi  hai  vị  Bồ  Tát  đồng 

hạnh với Ngài liền từ chỗ ngồi đứng dậy, đảnh lễ dưới chân đức Phật, bạch 

Phật rằng: 

-  Con  nhớ  trong  hằng  hà  sa  kiếp  xưa  kia,  có  đức  Phật  xuất  thế  tên  là  Vô 

Lượng  Quang.  Mười  hai  vị  Như  Lai  liên  tiếp  [xuất  hiện]  trong  cùng  một 

kiếp.  Vị  Phật  cuối  cùng  tên  là  Siêu  Nhật  Nguyệt  Quang.  Ðức  Phật  ấy  dạy 

con  pháp  Niệm  Phật  tam-muội.  Ví  như  có  người,  một  người  chuyên  nhớ, 

một  người  chuyên  quên.  Hai  người  như thế  dù  có  gặp  nhau  mà  như chẳng 

gặp,  hoặc  có  thấy  nhau  cũng  như không  thấy.  Hai  người  nhớ  nhau,  hai  cái 

nhớ  ấy  càng  sâu.  Như  thế  cho  đến  từ  đời  này  sang  đời  khác  như  hình  và 

bóng  chẳng  hề  trái  nghịch,  sai  khác  nhau.  Mười  phương  Như  Lai  thương 

nhớ chúng sanh như mẹ nhớ con. Nếu con bỏ trốn dẫu nhớ để làm gì? Nếu 

con nhớ mẹ như khi mẹ nhớ con thì mẹ con trải qua nhiều đời chẳng xa cách 

nhau. Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật thì hiện tiền, tương lai nhất 

định thấy Phật, cách Phật chẳng xa, chẳng cần đến phương tiện, tâm tự được 

mở mang. Như người nhiễm hương, thân thường có mùi hương. Ðấy gọi là 

Hương Quang  Trang Nghiêm.  Lúc con  tu  nhân  vốn  là dùng tâm  niệm Phật 

để nhập Vô Sanh Nhẫn. Nay con ở trong thế giới này nhiếp người niệm Phật 

quay về Tịnh Ðộ. Phật hỏi pháp nào Viên Thông, con chẳng chọn lựa. Nhiếp 

trọn sáu căn, tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Ðịa, đấy là bậc nhất. 

Kinh Lăng Nghiêm chép:  “Phật bảo A Nan: - Nếu như có kẻ thân phạm đủ 

 [các tội] Tứ Trọng, mười  Ba-la-di2, trong chớp mắt sẽ đọa vào địa ngục  A 

 Tỳ  trong  thế  giới  này  lẫn  thế  giới  khác  cho  đến  đọa  khắp  [các  ngục]  Vô 

 Gián trong tất cả mười phương, không  ngục nào là chẳng bị  đọa vào. Nếu 

 trong  thời  mạt  kiếp,  có  thể  trong  khoảng một  niệm  đem  pháp  môn  này  dạy 

 cho người chưa  được học đến thì tội chướng của người ấy sẽ liền  tiêu diệt 

 ngay trong niệm ấy, biến các nhân khổ sở trong địa ngục mà người ấy phải 

 gánh chịu thành cõi yên vui”.  Do vậy, chương kinh này thật đúng là lò luyện 

lớn  lao  đốt  tan  tội  lỗi,  là  linh  đan  trị  lành  bệnh,  là  đường  tắt  để  tu  tâm,  là 

phương  cách  trọng  yếu  để  cầu  vãng  sanh.  Nếu  có  thể  thường  thọ  trì  thì 

không  khổ  nào  chẳng  trừ,  không  niềm  vui  nào  chẳng  được  hưởng,  không 

nguyện  nào chẳng  thỏa, không quả  nào chẳng đạt được. Phàm ai  thấy  nghe 

hãy đều nên suy đi nghĩ lại. 

* Cách thức trì tụng hằng ngày: 

Người có ba hạng: 

1) Một là kẻ cực nhàn rỗi, hãy nên ngày đêm sáu thời trì kinh niệm Phật. 

2) Hai  là  người  nửa  nhàn,  nửa  bận,  mỗi  ngày  hãy  nên  hai  thời  sáng  tối 

nhất tâm trì niệm. 

3) Ba  là  người cực bận bịu,  mỗi  buổi sáng sớm  hãy  nên chuyên  tâm trì 

niệm. 

Pháp  tắc  trì  tụng  thì  trước  hết  hãy  xưng  niệm  Bổn  Sư  Phật  ba  lượt  rồi 

đọc  chương  Thế  Chí  một  biến,  Vãng  Sanh  Chú  ba  biến,  kệ  Tán  Phật  một 

biến, niệm Phật  mấy trăm câu,  một ngàn câu hoặc một vạn câu tùy ý, niệm 

ba  danh  hiệu  Bồ  Tát  mỗi  danh  hiệu  ba  lượt,  rồi  đọc  kệ  phát  nguyện  hồi 

hướng  một  biến.  Trước  khi  tụng  và  sau  khi  tụng,  đều  phải  đối  trước  thánh 

tượng chắp tay  lễ ba  lần. Nếu không có tượng  Phật thì đối trước kinh  hoặc 

hướng  lên  không  trung  lễ  bái  cũng  được.  Nếu  có  thể  thường  làm  như  thế 

không  gián  đoạn,  ắt  Phật  thương  xót,  phàm  có  cầu  nguyện  chi  không  gì 

chẳng được toại ý, lúc lâm chung Phật và thánh chúng phóng quang tiếp dẫn, 

mau sanh về Cực Lạc. Hành giả hãy nên sanh lòng tín nguyện, chớ nên ngờ 

vực, coi thường! 

Dưới đây là nói về cách thức tụng kinh và niệm Phật mỗi ngày. Nếu chỉ 

trì danh hiệu Phật  và là  người cực nhàn rỗi thì trừ sáu thời ra, hãy  nên thời 

thời, khắc khắc niệm Phật không gián đoạn. Người nửa nhàn nửa bận thì hãy 

nên khi làm lụng xong xuôi liền niệm Phật ngay. Người cực bận bịu hãy nên 

tranh thủ lúc nhàn rỗi trong khi bận bịu, niệm Phật mười niệm. Cách này gọi 

là chẳng bỏ phí thời  gian  vậy.  Trọn  hết  một đời  này chẳng  gián đoạn  ngày 

nào thì tâm và miệng niệm Phật của chính mình ắt sẽ trở thành tâm và miệng 

của Phật. Kinh dạy:   “Hạnh giống như  Phật, mang khí phận của  Phật, đích 

 thân là con Phật” , chẳng phải đúng như thế hay sao? 

Nam mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật (3 lần) 

Tiếp đấy, tụng Thế Chí Chương xong, liền niệm tiếp Vãng Sanh Chú 

 Nam mô a di đa bà dạ, đá tha già đa dạ, đa địa dạ tha, a di rị đô bà tỳ, a di 

 rị đá, tất đam bà tỳ, a di rị đá, tỳ ca lan đế, a di rị đá, tỳ ca lan đá, già di nị, 

 già già na, chỉ đa ca lệ, sa bà ha. 

Bất Tư Nghị Thần Lực Truyện chép:  “Cách thức trì chú là thân thể sạch sẽ, 

 súc miệng, thắp hương đối trước Phật, ngày đêm sáu thời, mỗi thời đều tụng 

 hai mươi mốt biến, sẽ diệt được những tội như Ngũ Nghịch, báng pháp v.v… 

 Tụng đủ ba mươi vạn biến sẽ thấy A Di Đà Phật”.  Sách Di Đà Sớ Sao viết: 

 “Nếu có thiện nam tử, thiện nữ nhân tụng chú này thì A Di Đà Phật thường 

 ở  trên  đỉnh  đầu  người  ấy,  ngày  đêm  ủng  hộ  không  để  cho  oán  gia  có  dịp 

 thuận tiện [hãm hại] được, trong đời hiện tại thường được an ổn. Lúc mạng 

 chung, tùy ý vãng sanh” . 

Tiếp đấy đọc bài kệ tán Phật: 

 A Di Đà Phật thân kim sắc, 

 Tướng hảo quang minh vô đẳng luân, 

 Bạch hào uyển chuyển ngũ Tu Di, 

 Cám mục trừng thanh tứ đại hải, 

 Quang trung hóa Phật vô số ức, 

 Hóa Bồ Tát chúng diệc vô biên, 

 Tứ thập bát nguyện độ chúng sanh, 

 Cửu phẩm hàm linh đăng bỉ ngạn. 

Nam mô Tây Phương Cực Lạc thế giới đại từ đại bi A Di Đà Phật (trăm, 

ngàn, vạn câu tùy ý) 

Nam mô Quán Thế Âm Bồ Tát 

Nam mô Đại Thế Chí Bồ Tát 

Nam mô Thanh Tịnh Đại Hải Chúng Bồ Tát (mỗi danh hiệu mười lượt) 

Sau đấy đọc kệ phát nguyện hồi hướng: 

 Ngã  kim  xưng  niệm  A Di  Đà,  chân  thật công  đức  Phật  danh  hiệu.  Duy 

 nguyện từ bi ai nhiếp thọ, chứng tri sám hối cập sở nguyện. Vãng tích sở tạo 

 chư  ác  nghiệp,  giai  do  vô  thủy  tham  sân  si.  Tùng  thân  ngữ  ý  chi  sở  sanh, 

 nhất thiết ngã kim giai sám hối. Nguyện ngã lâm dục mạng chung thời, tận 

 trừ  nhất  thiết  chư  chướng  ngại,  diện  kiến  bỉ  Phật  A  Di  Đà.  Tức  đắc  vãng 

 sanh  An  Lạc  sát.  Nguyện  dĩ  thử  công  đức,  trang  nghiêm  Phật  Tịnh  Độ. 

 Thượng báo tứ trọng ân, hạ tế tam đồ khổ. Nhược hữu kiến văn giả, tất phát 

 Bồ Đề tâm. Tận thử nhất báo thân, đồng sanh Cực Lạc quốc. Thập phương 

 tam thế nhất thiết Phật. Nhất thiết Bồ Tát Ma Ha Tát, Ma Ha Bát Nhã Ba La 

 Mật. 

(Con nay xưng niệm A Di Đà, danh hiệu Phật công đức chân thật. Kính 

xin từ bi thương nhiếp thọ, chứng biết con sám hối, nguyện cầu. Xưa kia đã 

tạo bao nghiệp ác, đều do vô thủy tham sân si. Từ thân - miệng - ý phát sanh 

ra,  hết  thảy  con  nay  xin  sám  hối.  Nguyện  con  vào  lúc  sắp  lâm  chung,  trừ 

sạch  hết thảy các chướng  ngại,  tận  mặt thấy  Phật  A Di Đà,  liền được  vãng 

sanh  cõi  An  Lạc.  Nguyện  đem  công  đức  này,  trang  nghiêm  Phật  Tịnh  Độ. 

Trên  đền  bốn  ân  nặng,  dưới  cứu  khổ  ba  đường.  Nếu  có  ai  thấy  nghe,  đều 

phát  Bồ  Đề  tâm.  Hết  một  báo  thân  này,  cùng  sanh  cõi  Cực  Lạc.  Mười 

phương  ba  đời  Phật,  hết  thảy  Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát.  Ma  Ha  Bát  Nhã  Ba  La 

Mật). 

Bài này nên quỳ đọc trước tượng Phật. Đọc xong, đứng dậy lễ ba lạy rồi lui 

ra. 

Kệ rằng: 

 Một bữa vô thường đến, 

 Mới biết ta đang mơ, 

 Muôn thứ đành bỏ lại, 

 Riêng mình nghiệp theo thân. 

Thế  nào  là   “muôn  thứ  đành  bỏ  lại?”   Quan  tước,  của  cải,  đồ  quý  giá,  nhà 

cửa, ruộng  vườn, quần áo,  món ăn, cho đến  vợ đẹp, con  yêu,  hễ  vô thường 

xảy  đến  đều  không  mang  theo  được.  Thế  nào  là   “riêng  mình  nghiệp  theo 

 thân?”   Các  ác  nghiệp  tham,  sân,  si,  mạn,  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác  do  con 

người đã tạo, các thiện  nghiệp Giới, Định, Huệ, Ngũ Giới, Thập  Thiện con 

người đã hành, hễ vô thường xộc tới, chúng đều theo quý vị cả. Kinh Lăng 

Nghiêm  dạy:   “Khi  lâm  chung,  lúc  hơi  nóng  chưa  tan  hết,  sự  thiện  điều  ác 

 trong cả một đời đều cùng một lúc nhanh chóng hiện ra. Ác thì liền cảm khổ 

 báo  trong  tam  đồ.  Thiện  thì  cảm  quả  báo  vui  trong  cõi  trời  người”.   Nếu 

trong thiện tâm lại còn kèm thêm tín nguyện niệm Phật cầu vãng sanh ắt sẽ 

hiện cảnh tướng cõi Cực Lạc của Phật. Phẩm [Phổ Hiền] Hạnh Nguyện dạy: 

 “Khi người ấy chết, hết thảy các căn thảy đều hư hoại, hết thảy thân thuộc 

 thảy  đều  bỏ  lìa,  hết  thảy  oai  thế  thảy  đều  biến  mất,  voi,  ngựa,  xe  cộ,  trân 

 bảo,  kho  đụn,  không  còn  thuộc  về  kẻ  ấy  nữa.  Chỉ  có  nguyện  vương  này  là 

 trong hết thảy lúc thường dẫn đường trước mặt, trong một sát-na liền sanh 

 về thế giới Cực Lạc, thấy A Di Đà Phật và các thánh chúng” . Đã là như thế, 

sao  chẳng  giành  ngay  lúc  khỏe  mạnh  này  nỗ  lực  siêng  năng  tu  tập?  Ngài 

Thiện  Đạo  nói:   “Dẫu  cho  vàng  ngọc  đầy  nhà,  khó  khỏi  suy  tàn  già  bệnh! 

 Dẫu ngươi khoái lạc ngàn muôn, rốt cuộc vô thường xảy tới, chỉ có nẻo tắt 

 tu hành, chỉ niệm A Di Đà Phật”.  Nếu đợi lâm chung mới hối, dẫu hối còn 

kịp  hay  chăng?  Kính  khuyên  mọi  người  hãy  kịp  thời  tấn  tu.  Sanh  tử  là 

chuyện lớn, vô thường mau chóng, hãy hết sức cẩn thận đối với chuyện này, 

xin hãy gắng lên nhé! 

Hơn nữa, người tu Tịnh nghiệp phải có đủ ba thứ tư lương: 

1) Một là Tín: Tin luân hồi khổ nhất, tin niệm Phật mầu nhiệm nhất, tin 

rằng tu hành trong cõi này khó thể thành tựu đạo quả. Tin rằng nguyện sanh 

về cõi kia, thậm chí mười niệm, quyết được vãng sanh. Tin rằng với quả báo 

được sanh trong cõi trời người thì khi hết phước sẽ lại đọa. Tin rằng hễ sanh 

về  cõi  Cực  Lạc,  vĩnh  viễn  chẳng  thoái  chuyển,  sẽ  thành  Chánh  Giác.  Tin 

rằng hễ xưng danh hiệu Phật một tiếng sẽ diệt được trọng tội trong tám mươi 

ức kiếp sanh tử. Tin rằng người niệm Phật được Phật Di Đà gia hộ, dắt dìu, 

khi  bị  bệnh  sẽ  được  Ngài  cứu  vớt,  che  chở,  khi  lâm  chung  được  Phật  đến 

đón. 

2)  Hai  là  Nguyện:  Nguyện  tiêu  nghiệp  chướng,  nguyện  diệt  các  khổ, 

nguyện  tâm  mở  mang,  nguyện  thấy  Phật.  Nguyện  tịnh  nghiệp  thành  tựu. 

Nguyện sanh về cõi An Dưỡng, nguyện được Phật thọ ký, nguyện độ sanh. 

3) Ba  là  Hạnh: Thân  lễ tượng  Phật,  miệng xưng  danh, tâm quán tưởng, 

đều phải sao cho chuyên nhất, trọn chẳng tán loạn. Phải hiểu biết rằng khi tín 

nguyện chính là đã vun trồng hoa sen; khi chuyên niệm thì hoa sen bèn vượt 

khỏi mặt nước. Lúc công lao thành tựu, hoa sen bèn nở trên không. Nếu dấy 

lòng nghi ngờ, hối tiếc, hoa sen lại héo đi. 

Do  vậy,  ngày  đêm  sáu  thời  không  có  một  niệm  nào  tham  luyến  Sa  Bà. 

Phàm đi đứng, ăn ở, ăn uống, nói năng, im lặng, động, tịnh, đều chẳng quên 

Tịnh Độ. Tới lúc lâm chung, hãy nên niệm Phật phát nguyện, chẳng được sợ 

chết, tham sống. Thường tự nghĩ rằng: Cái thân hiện tại của ta đây mọi thứ 

khổ chen nhau buộc ràng, những món bất tịnh tràn trề, nếu bỏ được cõi này, 

gởi thân nơi ao sen, hưởng vô lượng vui, mọi chuyện tột bậc vừa ý, như trút 

được cái áo hôi xấu, được mặc quần áo quý báu, sang cả, buông xuống vạn 

duyên, thân tâm giải thoát. Hễ vừa bị bệnh, chẳng cần biết là nặng hay nhẹ, 

liền  nghĩ tới  vô thường,  một  lòng đợi chết, liền dặn dò  hết thảy  mọi  người: 

“Phàm ai đến gặp tôi đều niệm Phật cho tôi, chớ đừng nói tạp nhạp chuyện 

đời, tình cảnh gia đình hay dở!” Lại mời pháp sư nhiều lượt tới khuyên nhắc, 

nương theo kinh để chỉ dạy. Cho đến lúc bệnh nặng xả báo, người nhà thân 

thuộc chẳng được khóc lóc, thốt ra tiếng than thở buồn bã, áo não vì vẫn sợ 

làm cho tâm thần người sắp mất bị lầm lẫn, rối loạn, quên mất chánh niệm, 

chỉ lớn tiếng niệm A Di Đà Phật. Giữ như vậy cho đến khi người ấy tắt hơi, 

thần thức đã rời khỏi xác rồi mới được cất tiếng khóc. Nếu được như thế thì 

vạn người cầu, vạn người vãng sanh, ắt chẳng còn ngờ chi nữa! 

Lại có kẻ gặp phải chướng nạn, chẳng thể chánh niệm vãng sanh, [chẳng 

hạn] như trúng phong, cấm khẩu, cuồng loạn  mất trí, nước lửa, sét đánh, bị 

trùng thú quỷ ăn, trúng phải độc dược, chết trận, oán tặc, nạn vua, cũng phải 

sám hối sẵn, ắt sẽ được Phật che chở. Bởi lẽ người niệm Phật có sáu thứ lợi 

ích thù thắng: 

1.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  hộ  niệm.  Đức  Di  Đà  đứng  trên  đỉnh  đầu  phóng 

quang. Chư thiên, thần tướng ngày đêm ngầm gia hộ. 

2. Ác quỷ, độc dược đều chẳng thể làm hại được. 

3. Tam tai bát  nạn3 thảy đều tiêu trừ. Chướng  duyên đời  trước tiêu tan, 

được thoát khỏi kẻ thù oán đòi mạng. 

4. Khí lực sung mãn, không mắc phải các thứ bệnh tật ngang trái. 

5.  Đêm  nằm  mộng  tốt  lành,  thấy  hình  tượng  Phật.  Không  bị  những  thứ 

phi nhân đoạt mất tinh khí. 

6. Trong hiện tại được hết thảy lễ kính, lâm chung Tam Thánh tiếp dẫn. 

Do vậy, biết: Hằng ngày thường một dạ niệm Phật hiệu chính là pháp chuẩn 

bị sẵn để ngăn ngừa lo sầu. Như người vào thành làm việc, ắt trước hết phải 

kiếm chỗ an cư, ngõ hầu khi trời đêm tối om sẽ có chỗ để ngủ. “Kiếm chỗ để 

ở” chính  là tu sẵn Tịnh  nghiệp. “Khi trời  đêm  tối om” chính  là khi đại  hạn 

xảy  tới.  “Có  chỗ  để  ngủ”  chính  là  sanh  trong  hoa  sen,  chẳng  gặp  chướng 

ngại. Nếu con người y theo đó để dụng tâm, lúc lâm chung chắc chắn được 

vãng sanh. Đây lại là điều dặn dò thiết tha dành cho người tu Tịnh Độ vậy. 

Chùa Từ Vân, Hương Nghiêm hành giả Tục Pháp thuật bày, kính khuyên. 

---o0o--- 

Lăng Nghiêm Kinh Thế Chí Niệm Phật 

Viên Thông Chương Sớ Sao 

Quyển Thượng 

Đời Thanh, tỉnh Chiết Giang, chùa Từ Vân, 

Quán Đảnh sa-môn Tục Pháp soạn 

Phần giải thích: 

Một chương kinh này được chia thành ba ý lớn: 

1. Những ý chánh trong phần Thông Tự. 

2. Giải thích kinh văn. 

3. Quy mạng, hồi hướng. 

---o0o--- 

I. Thông tự đại ý 

(những ý chánh yếu trong phần Thông Tự) 

Gồm hai phần: 

1. Giải thích rõ tông chỉ, nghĩa thú 

2. Lược giải tựa đề kinh 

---o0o--- 

 1. Giải thích về tông chỉ, nghĩa thú: 

Gồm 3 phần: 

1.1. Tông thú4 của pháp niệm Phật 

1.2. Nêu bày những điều được giảng giải trong chương kinh này 

1.3. Dẫn chứng những sự lợi ích thù thắng để khuyên tu 

---o0o--- 

1.1. Tông thú của pháp niệm Phật 

Sớ5: Lớn lao thay, pháp môn Niệm Phật gồm thâu cả Tiểu lẫn Đại, bao trọn 

lợi căn lẫn độn căn, Sự - Lý viên dung, Tánh - Tướng vô ngại. Phật chính là 

tâm, không tâm  nào chẳng phải  là tâm Phật. Tâm chính  là Phật, không  một 

Phật nào chẳng phải là Phật tâm. Tâm vừa nghĩ tới, Phật, Phật trọn bày. Vừa 

xưng  danh  hiệu  Phật,  tâm,  tâm  được  hiển  lộ  ngay.  Chẳng  có  Phật  ở  ngoài 

tâm để tâm  nhớ  tới,  mà cũng chẳng có tâm  ở  ngoài Phật để đức  Phật được 

xưng  niệm  bởi  cái  tâm  ấy.  Chúng  sanh  niệm  Phật:  Phật  ở  ngay  trong  tâm 

chúng sanh. Phật niệm chúng sanh: Chúng sanh ở ngay trong tâm Phật. Tâm 

này làm Phật, nếu tâm chẳng niệm Phật thì chẳng thể làm Phật được! Chính 

do Phật  mà tâm được hiển  lộ,  nếu chẳng  xưng  niệm Phật thì tâm chẳng thể 

hiển lộ được. Cho nên biết rằng: Một môn Niệm Phật quả thật là diệu pháp 

để kiến tánh thành Phật vậy. 

Sao: Từ chữ  “lớn vậy thay”  trở đi, chia làm hai phần. Trước hết là phần giải 

thích, lại gồm có ba ý: 

1.1.1. [Ý thứ nhất]: Trước hết là trình bày tổng quát về phạm vi bao quát của 

pháp môn niệm Phật.  “Lớn lao thay”  chính từ ngữ khen ngợi, cũng là từ ngữ 

mở đầu [lời nhận định]. Từ chữ  “pháp môn Niệm Phật”  trở đi, chính là nói 

về  pháp  được  khen  ngợi.  Câu  đầu  tiên  nêu  lên  Thể  (bản  thể)6:  Niệm  Phật 

chính là nói riêng,  “pháp môn”  là nói chung. 

Bốn  câu  kế  tiếp  (tức   “pháp  môn  Niệm  Phật  gồm  thâu  cả  Tiểu  lẫn  Đại, 

 bao trọn lợi căn lẫn độn căn, Sự - Lý viên dung, Tánh - Tướng vô ngại”) giải 

thích về Tướng7: 

Hai câu đầu  nói  về Người (tức đối tượng  chủ  yếu) [được  nhiếp  hóa bởi 

pháp môn này]. Nói  “Đại, Tiểu”  là ước về Thừa (giáo pháp); nói lợi, độn là 

ước về Căn (căn cơ được tiếp độ). 

 “Gồm thâu”  là hướng dẫn, chỉ dạy căn tánh Tiểu Thừa, tức dẫn dắt căn 

tánh  Tiểu  Thừa  hướng  đến  Đại  Thừa;  khuyên  lơn,  khích  lệ  căn  tánh  Đại 

Thừa  hãy  bỏ  Quyền  (phương  tiện)  hướng  đến  Thật,  khiến  cho  ba  tâm  của 

bậc thượng căn (chí thành tâm, thâm tâm, hồi hướng phát nguyện tâm) được 

phát  khởi  trọn  vẹn,  tiến  thẳng  vào  Vô  Sanh,  làm  cho  kẻ  hạ  căn  mười  niệm 

thành công, cũng được sanh về cõi kia (nước Cực Lạc). 

Hai câu kế đó nói về Pháp. Sự, Lý là ước về hạnh. Tánh, Tướng là ước 

về Đế8.  “Viên dung, vô ngại” : Kẻ hạ căn ngu độn chấp Sự, mê Lý, người trí 

nhỏ chấp Lý bỏ Sự. Nay [pháp môn Niệm Phật] khiến cho họ thông suốt cả 

Sự lẫn Lý. Nương theo Lý để tu liền chứng Chân Đế, thấy được tự tánh Di 

Ðà. Nương theo Sự để tu liền chứng Tục Đế, sanh vào Cực Lạc tướng độ9. 

1.1.2.  [Ý  thứ  hai]:  Tiếp  đấy,  [trong  đoạn   “Phật  chính  là  tâm,  chẳng  có 

 tâm  nào  chẳng  phải  là  tâm  Phật.  Tâm  chính  là  Phật,  không  một  Phật  nào 

 chẳng phải là Phật tâm” ] lời Sớ lại đặc biệt chỉ rõ lý Bất Nhị trong ấy: 

1.1.2.1. Trước hết là tâm và Phật không hai: 

Bốn  câu  đầu  ước  theo  Tánh  để  lập  luận.  Giảng  về  tâm  và  Phật,  lời  Sớ 

chia ra năm cặp: 

- Một: Tâm ở ngoài Phật, Phật ở ngoài tâm. 

- Hai: Phật ở trong tâm, Phật chỉ là tâm. 

- Ba: Tâm tức là Phật, Phật tức là tâm. 

- Bốn: Tâm chẳng phải là Phật, Phật chẳng phải là tâm. 

- Năm: Tâm và Phật viên dung, vô chướng, vô ngại. 

Đem Ngũ Giáo (Tiểu, Thỉ, Chung, Đốn, Viên) theo thứ tự phối hợp với 

năm cặp này sẽ hiểu được ý nghĩa. Nay tôi chỉ rõ ý nghĩa của câu thứ ba: 

Tâm  và Phật ở đây,  xét về  Thể, sẽ bao quát khắp tất cả, giống  như kim 

loại và đồ vật vậy. Nếu dùng kim loại để thâu nhiếp đồ vật (tức là thấy toàn 

bộ những món đồ vật đều làm bằng kim loại) thì chẳng bỏ sót một món vật 

nào. Dùng đồ vật để nhiếp kim loại (tức là tìm kim loại từ nơi đồ vật), không 

một món nào chẳng bằng kim loại. 

1.1.2.2.  Tám  câu  tiếp  theo  kể  từ chữ ‘tâm’  (tức  từ  câu:   “Tâm  vừa  nghĩ 

 tới…” ) trở đi là ước theo phương diện Tu để nói: 

 “Tâm  nghĩ  tới  Phật,  Phật  được  xưng  niệm  bởi  tâm”   đều  là  giảng  theo 

phương diện Tu. Tâm nghĩ tới Phật, Phật liền hiện bày; bởi lẽ, tâm chính là 

Phật.  Xưng  niệm  Phật  thì  tỏ  rõ  được  cái  tâm,  bởi  lẽ,  Phật  chính  là  tâm. 

Không có gì để tâm nhớ nghĩ tới nên ngoài tâm không có Phật. Không có gì 

để  xưng  niệm  Phật,  cho  nên  ngoài  Phật  không  có  tâm.  Phẩm  Hồi  Hướng 

trong kinh  Hoa Nghiêm có câu:  “Vô hữu trí ngoại Như vi trí sở nhập, diệc 

 vô  Như  ngoại  trí,  năng  chứng  ư  Như”   (Chẳng  có  Như ở  ngoài  trí  để  được 

chứng  nhập bởi trí ấy,  mà cũng không có  trí  ngoài Như để chứng  được cái 

Như10 ấy) chính là giảng về nghĩa này. 

1.1.3. [Ý thứ ba]: Từ chữ  “chúng sanh”  trở đi, lời Sớ bàn về ba thứ vô 

sai biệt, tức là: Tâm, Phật, chúng sanh chính là ba thứ vô sai biệt. 

Bốn câu đầu [trong tiểu đoạn này] nhằm giảng rõ sự không sai biệt: 

1.1.3.1.  “Chúng sanh niệm  Phật”   nghĩa  là chúng sanh ở  trong tâm chư 

Phật đang niệm chư Phật ở chính ngay trong tâm chúng sanh.  “Phật ở ngay 

 trong tâm chúng sanh”   nghĩa  là ở ngoài tâm của chúng sanh không có đức 

Phật nào khác; bởi lẽ, chân tâm của Phật chính là chân tâm của chúng sanh. 

[Nói  cách  khác]  câu  này  ngụ  ý  gồm  thâu  mọi  pháp  thuộc  về  mặt  Nhân, 

không bỏ sót pháp  nào. Vì thế  mới  nói:  “Chúng sanh niệm  Phật, hiện tiền, 

 tương  lai  ắt  được  thấy  Phật” .  Kinh  Hoa  Nghiêm  cũng  dạy:   “Hãy  nên  biết 

 trong tự tâm, trong mỗi niệm thường có Phật thành Chánh Giác. Vì sao vậy? 

 Do chư Phật Như Lai chẳng lìa tâm này để thành Chánh Giác vậy”.  

1.1.3.2.  “Phật niệm chúng sanh”  là chư Phật trong tâm chúng sanh niệm 

chúng sanh trong tâm của chư Phật.  “Chúng sanh ở trong tâm Phật”  nghĩa 

là ngoài chân tâm của Phật chẳng có chúng sanh, nhưng chân tâm của chúng 

sanh lại chính là chân tâm của Phật. [Nói cách khác] đoạn này gồm thâu các 

pháp thuộc về mặt Quả chẳng còn sót pháp nào. Do vậy, nói:  “Mười phương 

 Như Lai nghĩ thương chúng sanh như mẹ  nhớ con” .  Phật  Tánh  Luận chép: 

 “Hết  thảy  chúng  sanh  đều  ở  trong  trí  của  Như  Lai,  hết  thảy  chúng  sanh 

 quyết định chẳng ra ngoài cảnh Như Như, đều được Như Lai nhiếp trì”.  

1.1.3.3. Dựa theo Thanh Lương Sớ11, [tâm, chúng sanh và Phật] lại được 

chia thành bốn câu như sau: 

- Một là ở ngoài tâm của chư Phật, không có chúng sanh nào khác. 

- Hai là ở ngoài tâm của chúng sanh, chẳng có Phật nào khác. 

- Ba là tâm Phật, tâm chúng sanh, cả hai thứ cùng tồn tại, cùng hiện diện. 

- Bốn là tâm chúng sanh và tâm Phật, đoạt lẫn nhau, cùng mất. 

Nay tôi bèn dựa theo hai ý đầu [trong bốn câu vừa nêu trên đây] để giải 

thích lời Sớ như sau: 

Bốn câu tiếp theo chữ  “Tâm này”  (tức các câu:  “Tâm này làm Phật, nếu 

 tâm chẳng niệm Phật thì chẳng làm Phật. Chính do Phật mà tâm được hiển, 

 nếu chẳng xưng niệm Phật thì tâm chẳng thể hiển lộ được” ) nhằm giảng rõ 

lại ý nghĩa của đoạn trước: 

- Tâm  vốn  là  Phật,  do  chẳng  giác  nên  Phật  ẩn.  Nếu  muốn  làm  Phật  thì 

phải niệm tâm. Do vậy, Khởi Tín Luận viết:  “Bổn Giác của chúng sanh và 

 Bổn Giác  của  Phật  chẳng  có  hai  Thể.  Nếu  chẳng  niệm  tâm,  khó  thể  thành 

 Phật vậy”. 

- Phật vốn là tâm, do vô minh nên tâm tăm tối. Nếu muốn tâm được sáng 

tỏ, phải  nên  niệm  Phật. Do vậy, kinh  Hoa  Nghiêm dạy:  “Phật trí rộng lớn, 

 trọn khắp tâm của chúng sanh. Lời ăn tiếng nói của chúng sanh đều chẳng 

 lìa ngoài pháp luân của Như Lai” . Nếu chẳng xưng niệm Phật, khó thể nào 

minh tâm được! 

Từ  chữ   “cho  nên  biết”   trở  đi  là  lời  kết.  Di  Ðà  tức  là  tự  tánh,  Tịnh  Độ 

hoàn  toàn  chỉ  là  nhất  tâm.  Hễ  lìa  ngoài  tâm  tánh,  sẽ  chẳng  tìm  được  mảy 

may  gì!  Nếu  có  thể  ức  niệm  thì  đức  Phật  trong  bổn  tánh  sẽ  được  hiển  lộ. 

Khởi Tín Luận giảng:  “Nhất tướng của pháp giới chính là Pháp Thân bình 

 đẳng  của  Như  Lai.  Hễ  đức  Phật  nơi  Tánh  được  hiển  lộ,  sẽ  tự  chứng  được 

 Phật đạo nơi Quả” . Do đó, ngài Khuê Sơn nói:  “Nay biết tâm chính là tâm 

 của  Phật,  nhất  định  sẽ  thành  Phật” ,  chẳng  đúng  như thế  hay  sao?  Nếu  rời 

ngoài  môn  Niệm  Phật  ra  mà  muốn  mau  kiến  tánh  thành  Phật  tức  là  bỏ  cái 

gần, cái dễ để cầu cái xa, cái khó vậy! 

---o0o--- 

1.2. Nêu bày những điều được giảng giải trong chương kinh này 

Sớ:  Bởi  vậy,  mười  hai đức Như Lai  gọi  [pháp  niệm Phật] là tam-muội; 

còn Thế Chí Bồ Tát gọi là Viên Thông. Tam-muội bao gồm trọn hết các loại 

Thiền. [Danh xưng] Viên Thông hàm nghĩa “đầy đủ vạn hạnh”. Nhất tâm tu 

học Đốn Giáo, Thật Giáo, cũng chẳng đáng nên làm hay sao? 

Sao: Từ chữ  “bởi vậy”  trở đi, chia thành ba đoạn: 

1.2.1. Trước hết là phần Chánh Hiển (phần nêu rõ giáo pháp nào sẽ được 

giảng dạy trong chương kinh này): 

Từ ngữ  “bởi vậy”  là từ ngữ dùng để tiếp nối đoạn trước nhằm khởi đầu 

đoạn sau. 

 “Mười hai đức Như Lai gọi [pháp niệm Phật] là tam-muội” : Tâm phàm 

phu nhơ bẩn, đục ngầu như Hoàng hà, còn tâm ngoại đạo vọng tưởng phóng 

túng như ngựa chạy lồng lên; cho nên gọi pháp Niệm Phật là tam-muội ngõ 

hầu  họ  sẽ  bỏ  nhơ  để  trở  thành  tịnh,  bỏ  tán  loạn  hòng  chứng  nhập  tịch  tĩnh 

vậy. 

 “Thế Chí Bồ Tát gọi là Viên Thông” : Để đoạn Hoặc, chứng Chân, Tiểu 

Thừa phải trải qua bảy lần sanh [trong nhân gian], Quyền giáo phải trải qua 

ba  A-tăng-kỳ12  thì  nhân  mới  đầy  đủ,  quả  mới  viên  mãn  được!  Do  vậy,  nói 

 “Viên Thông”  là muốn cho họ mau chứng, chóng thành, vượt thoát trọn vẹn, 

chứng nhập trực tiếp vậy. 

1.2.2. Từ  “tam-muội bao gồm”  trở đi, nêu ra hai tầng phân biệt. Tức là: 

a.  Tam-muội  này  bao  gồm  trọn  khắp  hết  thảy  các  thứ  Thiền  Định  thế 

gian  lẫn  xuất  thế  gian,  khác  hẳn  các  thứ tam-muội  khác;  giống  như  một  lò 

nung to lớn đúc thành ngàn món vật. 

b.  Viên  Thông  là  trọn  vẹn  tám  vạn  bốn  ngàn  hết  thảy  các  thứ  Quán 

Hạnh,  khác  hẳn  những  thứ  Viên  Thông  khác,  ví  như  thuốc  A  Già  Ðà13  trị 

chung vạn bệnh. 

1.2.3.  Hai  câu  sau  cùng  là  ba  thứ  khuyên  răn:  Tam-muội  là  điều  được 

giảng giải bởi Thật giáo. Viên Thông là pháp được giảng giải bởi Đốn giáo. 

Học Đốn Giáo và Thật Giáo là điều đáng nên làm. 

Thêm  nữa,  lời  Sớ  trong  phần  trên  (tức  phần  Tông  Thú)  nhằm  chỉ  ra  ý 

nghĩa pháp Niệm Phật là Viên, còn lời Sớ trong phần này nhằm nêu thêm ý 

nghĩa: Pháp môn Niệm Phật cũng là Đốn và Thật. 

a.  Chúng  sanh  niệm  Phật  nhất  định  sẽ  thành  Phật,  đấy  là  Thật.  Luận 

Khởi  Tín  chép:   “Chuyên  niệm  Di  Ðà,  tu  thiện,  hồi  hướng,  nguyện  sanh  về 

 cõi ấy, cuối cùng được thấy Phật”. Kinh  Hoa Nghiêm dạy:  “Lúc mạng sắp 

 hết,  các  căn  rời  rã,  hư  hoại,  chỉ  có  nguyện  vương  này  dẫn  đường  đằng 

 trước, liền được vãng sanh, thấy Phật Di Ðà, được Phật thọ ký, chẳng lâu sẽ 

 ngồi nơi Bồ Đề đạo tràng, thành Ðẳng Chánh Giác” . Chúng sanh nhớ Phật, 

hiện tiền liền thấy, tức là Đốn (nhanh chóng) vậy. 

b.  Kinh  Phật  Tạng  dạy:   “Không  giác,  không  quán  gọi  là  Niệm  Phật. 

 Không  có  tưởng,  không  có  lời  lẽ  nào  gọi  là  Niệm  Phật”.   Kinh  Ma  Ha  Bát 

Nhã  dạy:   “Bồ  Tát  Ma  Ha  Tát  niệm  Phật,  chẳng  dùng  Sắc  để  niệm,  chẳng 

 dùng Thọ, Tưởng, Hành, Thức để niệm do tự tánh của các pháp không tịch 

 vậy” .  Vì  chương  kinh  này  đã  giảng  kèm  thêm  các  nghĩa  Đốn  và  Thật,  do 

vậy, pháp môn này đáng phải nên học. 

---o0o--- 

1.3. Dẫn chứng lợi ích thù thắng để khuyên tu 

Sớ:  Nghe  nói  danh  hiệu  Phật,  Oai  Quang14  chứng  nhập  vô  tận,  nhớ  tưởng 

cảnh Phật, Ðức Vân đắc nhiều  môn giải thoát. Có ích lợi thù thắng như thế 

ấy, sao lại tự ruồng, tự bỏ, chẳng nguyện, chẳng tu ư? 

Sao: Đối với bốn câu từ chữ  “nghe nói” , trước hết là phần dẫn nhập.  “Nói 

 danh  hiệu  Phật”   là  như  kinh  Hoa  Nghiêm  chép:  Lúc  đức  Thắng  Vân  Phật 

hiện  nơi  rừng  Bảo  Hoa,  vang  ra  âm  thanh  nói  danh  hiệu  của  hết  thảy  chư 

Phật trong ba  đời.  Lúc ấy, đức Như Lai đó ở  giữa chúng  hội,  nói kinh Phổ 

Tập Nhất Thiết Tam Thế Phật Tự Tại Pháp. 

 “Nhập  vô  tận”   là  như  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  chép:   “Ở  nơi  Thắng  Vân 

 Phật, [thái tử Đại Oai Quang] chứng được Nhất Thiết Chư Phật Công Đức 

 Luân tam-muội, chứng được Nhất Thiết Phật Pháp Phổ Môn Đà-ra-ni, biết 

 rõ biển ‘hiểu quyết định trang nghiêm thành tựu’ của hết thảy chư Phật, biết 

 rõ vô biên biển biến hiện thần thông trước hết thảy chúng sanh của Phật, rõ 

 biết hết thảy pháp vô úy nơi Phật lực. Ở chỗ Thiện Nhãn Phật liền đắc Niệm 

 Phật tam-muội có tên là Vô Biên Hải Tạng Môn. Mười ngàn pháp môn như 

 thế đều thông đạt ”.  

 “Nhớ tưởng cảnh  Phật”   là  như trong kinh Hoa Nghiêm,  ngài  Ðức Vân 

bảo Thiện Tài rằng:  “Này thiện nam tử! Ta chỉ chứng được pháp môn Nghĩ 

 Nhớ  Thấy  Trọn  Khắp  Cảnh  Giới  Trí  Huệ  Quang  Minh Của  Hết  Thảy  Chư 

 Phật này”. 

 “Nhiều  môn  giải  thoát”   là  như  Kinh  Hoa  Nghiêm  đã  liệt  kê  hai  mươi 

mốt  thứ  [giải  thoát  môn]  từ  Trí  Quang  Phổ  Chiếu  Niệm  Phật  môn  cho  tới 

Trụ Hư Không Niệm Phật môn15 v.v... 

Từ chữ  “có ích lợi”  trở đi, gồm hai ý khuyên lơn, để kết thúc tiểu đoạn 

này: 

1. Trước hết là phần Khuyên Nhủ. Các pháp môn khác thì hoặc là nông 

cạn nên chẳng xứng hợp thượng căn, hoặc sâu xa nên hạ căn tuyệt chẳng có 

phần. Chỉ có một pháp này là gồm thâu lợi căn lẫn độn căn, giống như Thủy 

Thanh Châu16 nên đến đâu cũng có ích. Do vậy, hãy nên tin nhận, hành trì. 

Niệm  Phật giống  như trồng  lúa, tâm  mình  như ruộng  nhà. Đối với  Tín, hãy 

nên tin [chắc chắn] giống như hễ gieo cấy giống lúa ấy sẽ nhất định thu được 

thóc.  Nguyện  phải  giống  như  khi  biết  giống  lúa  tốt  ấy,  nhất  tâm  mong  thu 

hoạch được thóc.  Hạnh phải  như vui sướng cầu  mong có được thóc, ra sức 

cày bừa. 

2. Hai câu kể từ chữ  “sao lại”  trở đi chính là ý kết luận gồm hai ý trách 

móc.  Nhân  quả  của  mười  cõi  đều  chỉ  do  tâm  biến  hiện.  Cái  tâm  trong  một 

niệm  nếu  nóng  giận,  tà  dâm  liền  là  cõi  địa  ngục.  Nếu  keo  bẩn,  tham  lam 

chẳng bố thí thì là cõi ngạ quỉ. Hễ ngu si tăm tối tức là cõi súc sanh. Nếu ngã 

mạn kiêu căng liền là cõi Tu La. Giữ vững Ngũ Giới bèn là Nhân pháp giới. 

Chuyên  tu  Thập  Thiện  bèn  là  Thiên  pháp  giới.  Chứng  ngộ  Nhân  Không  là 

Thanh  Văn  giới.  Biết  tánh  của  duyên  vốn  rời  lìa,  đấy  chính  là  Duyên  Giác 

giới. Lục Độ đều cùng tu, đấy là Bồ Tát giới. Lòng Từ bình đẳng chân thật 

là  Phật  pháp  giới.  Nay  chương  kinh  này  dạy  pháp  Niệm  Phật  là  muốn  cho 

hành nhân niệm tự tâm, thành đức Phật của chính ta sẵn có. Sao lại bỏ đức 

Phật trong tự tâm, phụ bạc lời Phật dạy ư? Như Lai Bất Tư Nghị Cảnh Giới 

Kinh  dạy:   “Bồ  Tát  biết  rõ  chư  Phật  cùng  hết  thảy  pháp  đều  chỉ  là  do  tâm 

 lượng  nên  đắc  Tùy  Thuận  Nhẫn17,  khi  xả  thân  mau  sanh  về  tịnh  độ  Cực 

 Lạc”.  

Chiếu luật sư hỏi: 

- Kinh chép:  “Tâm này làm Phật, tâm này là Phật”.  Tâm đã là Phật, sao 

lại cần phải niệm đức Phật khác? 

Ðáp: 

- Chỉ vì tâm vốn là Phật cho nên mới dạy chuyên niệm vị Phật ấy. Kinh 

Phạm  Võng  [Bồ  Tát]  Giới  dạy:   “Tin biết  hết  thảy  chúng  sanh  đều  có  Phật 

 tánh, ta là Phật chưa thành, chư Phật là Phật đã thành”.  Vị Phật trong tâm 

ông  là  Phật  chưa  thành,  Phật  Di  Ðà  là  Phật  đã  thành.  Vị  Phật  chưa  thành 

chìm đắm trong biển dục đã  lâu, trọn đủ các phiền  não, khó biết thuở thoát 

ra.  Vị  Phật  đã  thành  thì  chứng  Bồ  Đề  từ  lâu,  có  đầy  đủ  oai  thần,  hay  cứu 

giúp chúng sanh. Do  vậy, chư Phật khuyên phải  niệm  Phật. Tức  là dùng  vị 

Phật chưa thành của ta để cầu vị Phật đã thành của người, hầu cứu giúp cho 

vậy. Chúng sanh nếu chẳng niệm Phật thì thánh - phàm sẽ mãi mãi cách biệt. 

Cha con chống trái nhau sẽ ở mãi trong luân hồi, cách Phật thật xa. Bởi thế, 

các vị đại Bồ Tát Văn Thù, Phổ Hiền v.v... đều nguyện niệm Phật vãng sanh, 

huống  hồ bọn  phàm phu chúng ta  ư? Vả  nữa,  loài sâu bọ kia  nghe  lời  giáo 

hóa còn được thành tựu,  loài  người  vẫn chẳng bằng  loài trùng  hay sao? Đã 

chẳng nguyện mà còn tự buông bỏ thì là mê lầm quá sức vậy! 

---o0o--- 

 2. Lược giải tựa đề của kinh 

Sớ: Lăng Nghiêm (Surangama) nghĩa là “hết thảy sự rốt ráo, kiên cố”, chính 

là tên chung của cả bộ kinh. Viên Thông là thánh tánh pháp  môn, không gì 

chẳng  thông,  là  đề  mục  riêng  của  một  chương  kinh  này.  Thế  Chí  là  người 

khải  giáo18. Niệm  Phật  là pháp để tu  hành.  Phần kinh  văn  này  tuy chỉ  gồm 

mười  hai  hàng,  nhưng  nghĩa  bao  trùm  các  kinh  Tịnh  Độ:  có  Giáo,  có  Cơ 

(căn cơ), có Pháp, có Dụ (thí dụ), bao gồm trọn khắp sự cảm ứng giữa chúng 

sanh và Phật, nhân, quả, ta, người đều thấu triệt. Làm đèn, làm trăng cho tâm 

cảnh,  là  thuyền  bè  cho  thánh  phàm.  Do  vậy,  có  tên  là  Lăng  Nghiêm  Kinh 

Thế Chí Niệm Phật Viên Thông Chương. 

Sao:  Từ  chữ   “Lăng  Nghiêm”   trở  đi,  trước  hết,  lời  Sớ  giải  thích  tên  kinh. 

 “Hết thảy sự”  chính là ba khoa19, bảy đại20.  “Rốt ráo”  là Không,  “kiên cố”  

là  Bất  Không.  Hợp  cả  hai  nghĩa  này  tức  là  Không  Bất  Không.  Uẩn,  Xứ, 

Giới, Đại vốn là Như Lai Tạng21, nên mọi sự rốt ráo kiên cố thì gọi là Lăng 

Nghiêm  Định. Ðã trụ  nơi pháp  vị, tướng thế  gian thường trụ, nên Định  này 

còn được  gọi  là  Kiện  Tướng (tướng  mạnh  mẽ) tam-muội.  “Thánh tánh”   là 

nói về Lý,  “pháp môn”  là ước về Giáo. Qua sự trình bày đại lược về Hạnh 

và  Quả,  ta  có  thể  hiểu  được  ý  nghĩa  tên  kinh  này.  Tựa  đề  kinh  và  tên  của 

chương  kinh  này  đã  chỉ  ra  bốn  pháp  hỗ  tương:  Viên  (tròn  đủ),  Biến  (trọn 

khắp),  Cai  (gồm  cả),  Thông  (thông  suốt).  Nương  vào  Chỉ22  để  thành  tựu 

Định thì gọi là Lăng Nghiêm. Nương vào Quán để thành tựu Huệ thì gọi là 

Viên Thông. 

 “Ðề mục riêng”  (tên gọi riêng của chương kinh này) chính là pháp Niệm 

Phật  Viên  Thông  của  ngài  Thế  Chí,  đây  là  một  trong  hai  mươi  lăm  pháp 

Viên Thông để tu đạo. 

Từ  chữ   “Thế  Chí  là  người”   trở  đi  cũng  là  nói  đại  lược  nhưng  ý  nghĩa 

vẫn đầy đủ. Đúng ra phải nói là: Người có thể khơi mở, có thể tu tập [pháp 

môn  này]  chính  là  ngài  Thế  Chí.  Cái  được  khơi  mở,  được  tu  tập  chính  là 

pháp Niệm Phật. 

Ðoạn  văn  tiếp  đó  là  lời  tiểu  kết  ở  cuối  phần  này  nhằm  khen  ngợi,  gồm 

hai ý: 

1.  Trước  hết  là  lời  khen  riêng.  Đức  Phật  dạy  ta  niệm  Phật  là  Cơ  Giáo 

(dạy dỗ thuận theo căn cơ. Phần Sớ viết là  “có Giáo”  – chú thích của người 

dịch). Dùng hình ảnh “mẹ con, nhiễm mùi hương” là những thí dụ của Pháp 

này. Đức Như Lai thương  nghĩ chúng sanh, chúng sanh  nhất tâm  nhớ Phật, 

đấy  là  sự  cảm  ứng  giữa  Phật  và  chúng  sanh.  Ta  do  niệm  Phật,  chứng  nhập 

Nhẫn liền nhiếp người niệm Phật trở về với Tịnh, đấy chính là nhân và quả 

của ta và người. 

2.  “Làm  đèn,  làm  trăng  cho  tâm  cảnh” :  Nương  vào  tự  tâm  của  chính 

mình để niệm cảnh Phật ấy, cảnh Phật sẽ hiển hiện. Dựa vào cảnh Phật đó để 

niệm tự tâm của chính mình thì tự tâm dễ hiển lộ. 

Những  điều  được  chỉ  bày  trong  chương  này  đều  là  nhờ  vào  giáo  pháp 

giống như trăng, như đèn để chiếu soi hòng thấy được.  “Ngoài tâm có cảnh”  

là  giáo  pháp  Tiểu  Thừa.  “Cảnh  chỉ  là  tâm”   là  Thỉ  Giáo.  “Tâm  chính  là 

 cảnh,  cảnh  chính  là  tâm”   là  Chung  Giáo.  “Chẳng  phải  cảnh,  chẳng  phải 

 tâm”  là Đốn Giáo.  “Tâm cảnh vô tận”  là Viên Giáo. 

Đối  với  những  pháp  được  giảng  giải  (sở  thuyên  pháp)  thì  dùng  đèn  và 

trăng để ví cho năng thuyên giáo (giáo lý dùng để giảng giải những pháp ấy) 

thì:  Thanh,  danh,  cú  nghĩa23  môn  giống  như  ánh  đom  đóm,  là  Tiểu  Giáo. 

Nhiếp cảnh duy tâm môn (thâu gom cảnh về tâm, tức thấy hết thảy các cảnh 

chỉ là do tâm biến hiện) giống như lửa đèn, là Thỉ Giáo. Lý Sự vô ngại môn 

giống như ánh sao là Chung Giáo. Gom hết tất cả những môn trên đây lại để 

quy về tánh giống như vầng trăng chính là Đốn Giáo. Hàm chứa vô tận khắp 

các  môn  giống  như  mặt  trời  chính  là  Viên  Giáo.  Nay  trong  lời  Sớ  này,  lấy 

đại lược hai nghĩa trong các nghĩa ấy để nói. 

 “Thuyền  bè  cho  thánh  phàm” :  Niệm  danh  hiệu  Phật,  thọ  trì  Tam  Quy, 

Ngũ Giới, vượt khỏi tam đồ. Hạ Hạ Phẩm vãng sanh được gọi là Nhân Thừa, 

ví  như thuyền  nhẹ  chỉ  vượt  được  khe  lạch.  Niệm  sắc  tượng  Phật  (tức  phép 

Quán  Tượng), tu  hành  Thiền  và các điều thiện,  vượt thoát bốn châu24, sanh 

trong  hoa sen  hạ  phẩm,  gọi  là  Thiên Thừa, ví  như thuyền  nhỏ25, vượt được 

cửa sông nhỏ. Niệm Ứng Hóa Phật, quán Tứ Chân Đế (Tứ Thánh Đế), vượt 

khỏi ba cõi, sanh trong hoa sen Trung Phẩm, gọi là Thanh Văn Thừa, ví như 

chiến thuyền, vượt qua hồ lớn. Niệm Thọ Dụng Phật26, liễu ngộ nhân duyên, 

chứng  nhị  Niết  Bàn  (Hữu  Dư  và  Vô  Dư  Niết  Bàn),  sanh  trong  hoa  sen 

Thượng Phẩm, gọi là Duyên Giác thừa, ví như thuyền lớn, vượt qua sông to. 

Niệm đức Phật nơi pháp tánh, vận dụng Trí lẫn Bi, hưng khởi vạn hạnh chặt 

chẽ,  thành  Vô  Thượng  Đạo,  vượt  trỗi  các  cõi  phàm  phu,  Tiểu  Thừa,  vãng 

sanh  Thượng  Thượng  Phẩm,  gọi  là  Bồ  Tát  Thừa,  ví  như  hạm  thuyền,  vượt 

thẳng qua biển cả. 

Lại nữa, Trì Danh Niệm Phật như đặc thuyền, là Thanh Văn Thừa. Quán 

Tượng Niệm Phật như phương thuyền, là Bích Chi Phật. Quán Tưởng Niệm 

Phật  như  duy  thuyền,  là  Bồ  Tát  thừa.  Thật  Tướng  Niệm  Phật  như  tạo 

thuyền27, là Phật Thừa vậy. 

 “Thánh  phàm”   chính  là  người  được  hóa  độ.  “Thuyền  bè”   ví  von  pháp 

dùng để giáo hóa. Chữ  “Do vậy, gọi là”  dùng để tổng kết. 

---o0o--- 

II. Giải thích kinh văn 

Gồm hai phần: 

1. Trình bày đại lược ý nghĩa chánh yếu. 

2. Giải thích tường tận ý nghĩa kinh văn. 

---o0o--- 

 1. Trình bày đại lược ý nghĩa chánh yếu 

Sớ: Phần giải thích ý nghĩa kinh này được chia thành năm môn: 

- Một là nhân duyên phát khởi giáo pháp này. 

- Hai là phân định giáo pháp này thuộc về tạng nào, thừa nào. 

- Ba là tông thú, chỉ quy. 

- Bốn là lược giải tựa đề của kinh. 

- Năm là giải thích tường tận ý nghĩa kinh văn. 



Sao:  Hai  câu  đầu  là  lời  trình  bày  tổng  quát.  Từ  chữ   “Một  là”   trở  đi  là 

phân biệt từng  môn. Ở đây dựa theo ý tưởng của Bát Nhã Sớ, chia đại lược 

thành  năm  chương.  Ba  chương  đầu  thuộc  về  nghĩa  môn  (luận  bàn  về  ý 

nghĩa), hai chương sau là phần giải thích chánh yếu. 

---o0o--- 

 2. Giải thích tường tận ý nghĩa kinh văn 

Gồm năm phần: 

- Giáo hưng (nguyên nhân phát khởi giáo pháp) 

- Tạng nhiếp (phán định kinh văn thuộc về tạng nào) 

- Tông thú (tông chỉ, chỗ quy hướng của kinh) 

- Giải thích đề mục kinh 

- Giải thích kinh văn 

---o0o--- 

2.1. Giáo hưng 

Sớ:  Thứ  nhất,  nhơn  duyên  khởi  giáo.  Trí  Ðộ  Luận  chép:   “Như  núi  Tu  Di, 

 chẳng phải là không có nhân duyên, chẳng phải là do nhân duyên ít ỏi mà 

 có thể lay động nó được” . Giáo pháp Niệm  Phật được khởi  lên cũng  giống 

như thế, phải hội đủ nhiều nhân duyên: 

a. Một là chỉ ra con đường tu hành nhanh tắt. 

b.  Hai  là  nhằm  chỉ  bày  trực  tiếp  vào  đức  Phật  trong  tự  tâm  của  đương 

nhân (người được giáo hóa hoặc đối tượng nghe pháp này). 

c. Ba là nhằm làm cho họ ngộ nhập tâm tánh của Phật. 

d. Bốn là hiển thị tâm, chúng sanh, và Phật không sai biệt. 

e. Năm là độ thoát phàm phu, ngoại đạo được vượt thoát khỏi ba cõi theo 

chiều ngang (hoành siêu). 

f. Sáu là tiếp dẫn Quyền, Tiểu viên thành Phật quả. 

g. Bảy là khiến cho ba bậc vãng sanh được trọn đủ, chẳng còn nghi ngờ, 

hối hận. 

h. Tám là tạo lợi ích cho đời này, đời sau, bao hàm trọn khắp vô tận. 

i. Chín là mau chóng thâu nhiếp sáu căn chứng cảnh Viên Thông. 

j. Mười là mau sạch hết phiền não, quyết định sanh sang nước Phật. 

Sao: Câu đầu tiên trong lời Sớ là câu dẫn khởi. Từ chữ  “Trí Ðộ Luận”  trở đi 

là lời giải thích ý nghĩa [vì sao pháp môn Niệm Phật được hưng khởi], gồm 

hai ý: 

1. Trước hết là dẫn chứng. Câu  “như núi Tu Di”  là thí dụ. 

2.  Từ  chữ  “niệm  Phật”   trở  đi  là  Hợp  (tức  là  dựa  vào  ví  dụ  để  nêu  lên 

luận điểm của mình). 

Từ chữ  “một là”  trở đi chính  là phần  giải thích chánh  thức.  Kinh  Lăng 

Nghiêm dạy: “Sơ tâm nhập tam-muội, lâu mau chẳng giống nhau”.  Do vậy, 

biết là: Học đạo nơi các pháp môn khác quanh co, hiểm trở, gian nan, ví như 

tổ kiến; còn môn Niệm Phật, từ xưa đã gọi là “đường tắt” thì rất giống như 

gió  và  nước. Tổ  Thiện  Ðạo  nói:   “Chỉ có  đường tắt tu hành, chỉ niệm A Di 

 Ðà  Phật.  Huống  chi  nay  lại  trì  danh,  đấy  lại  là  đường  tắt  nhất  trong  các 

 đường  tắt.  Nếu  muốn  thành  tựu  trong  một  đời  hãy  nên  lưu  tâm  nơi  pháp 

 này”. 

Từ chữ “hai là”  trở đi, như Quán Kinh dạy:  “Tâm này làm Phật, tâm này là 

 Phật.  Biển  Chánh  Biến  Tri  của  chư  Phật  từ  tâm  tưởng  sanh”.   Vì  thế,  dạy 

cho con người niệm Phật chính là dạy họ niệm đức Phật trong tự tâm vậy. 

Câu  “ba là”  giảng về tâm tánh của Phật. Kinh Lăng Nghiêm nói: “Ta do bất 

 diệt  bất  sanh  mà  hợp  với  Như  Lai  Tạng,  nhưng  Như  Lai  Tạng  chỉ  là  diệu 

 giác  minh,  chiếu  trọn  vẹn  pháp  giới” .  Vô  Sai  Biệt  Luận  giảng:  “Tâm  tánh 

 này sáng sạch, có cùng một Thể với pháp giới. Như Lai dựa vào tâm này để 

 nói  ra  pháp  chẳng  thể  nghĩ  bàn”.   Do  vậy,  biết:  Đức  Phật  lấy  pháp  tánh 

thanh tịnh nơi Như Lai Tạng để làm tâm vậy. 

 “Làm cho họ ngộ nhập” : Luận Khởi Tín chép:  “Tướng tự thể của Chân 

 Như  ở  phàm  phu  hay  chư  Phật  đều  chẳng  tăng,  giảm”.   Trong  kinh  Lăng 

Nghiêm, ngài Phú Lâu Na nói: “Cái tâm trong sạch, chân thật, mầu nhiệm, 

 quí  báu,  giác  ngộ,  tròn  đủ,  trong  sáng  của  con  và  Như  Lai  đều  viên  mãn 

 không hai”.  Quán Kinh dạy:  “Lúc tâm các ông tưởng Phật thì tâm ấy chính 

 là  ba  mươi  hai  tướng,  tám  mươi  vẻ  đẹp  tùy  hình” .  Vì  thế,  lúc  chúng  sanh 

niệm đức Phật trong tâm liền có thể ngộ nhập tâm tánh của Phật. 

Đối  với  câu   “bốn  là” ,  Vô  Sai  Biệt  Luận  giảng:   “Chúng  sanh  giới  chẳng 

 khác  Pháp  Thân,  Pháp  Thân  chính  là  chúng  sanh  giới” .  Quán  Kinh  dạy: 

 “Chư  Phật  Như  Lai  là  thân  pháp  giới  vào  trong  tâm  tưởng  của  hết  thảy 

 chúng sanh”.Trong đoạn sau, chương kinh Lăng Nghiêm này lại dạy:  “Nếu 

 tâm chúng sanh nhớ Phật, hiện tiền nhất định thấy  Phật” , tức là pháp  môn 

này có thể tỏ lộ rõ ràng tâm, Phật, chúng sanh ba thứ vô sai biệt vậy. 

Trong câu  “năm là”,  phàm phu ngoại đạo do Kiến Tư Hoặc mà khởi nghiệp, 

cảm báo,  luân chuyển chẳng  ngơi. Nếu  nương theo các pháp  khác để tu thì 

phải cho đến khi hết Hoặc mới được xuất ly, nên gọi là  “vượt thoát tam giới 

 theo  chiều  dọc”   (Thụ  Xuất).  Chỉ  có  pháp  môn  Niệm  Phật  là  có  thể  mang 

theo  [Kiến  Tư]  Hoặc  để  vãng  sanh,  nên  gọi  là   “vượt  thoát  tam  giới  theo 

 chiều ngang”  (Hoành Siêu). Như con sâu ở trong cây tre nếu đục thủng từng 

đốt theo chiều dọc sẽ khó thoát ra được, còn đục ngang lóng thì trong chốc 

lát  sẽ  thoát  ra.  Pháp  sư  Ðồng  Giang  nói:   “Thụ  Xuất  là  nương  theo  Tứ  Đế, 

 nhân duyên, các Độ, trải  qua các địa vị, như muốn đỗ  đạt phải có tài học. 

 Như  để  được  lần  lượt  thăng  chức  trong  quan  trường,  phải  có  công  lao. 

 Hoành  Siêu  là  pháp  môn  Niệm  Phật,  giống  như  người  được  tập  ấm28,  do 

 công của tổ phụ, do sức của người khác, bất luận có học vấn có hay không. 

 Lại như bầy tôi được vua ban ân phong chức cho tổ phụ nhiều đời, công do 

 quốc vương, chẳng cần biết làm quan lâu hay mau”. 

Trong câu  “sáu là” , sáu thứ tâm của Bồ Tát khiến họ đọa vào địa vị Thanh 

Văn, trải qua kiếp số nhiều như vi trần chẳng hồi phục được tâm Đại Thừa. 

Ví  như hoa Yêm  La (hoa xoài), như cá con, về  mặt  nhân tuy có thật  nhiều, 

nhưng kết quả thật ít. Nếu có thể niệm Phật, phát ra ba tâm viên mãn (tức chí 

thành  tâm,  thâm  tâm,  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm),  tự  nhiên  sẽ  chuyển 

Quyền thành Thật, hồi Tiểu hướng Đại, như kẻ áo trắng chợt trở thành quý 

hiển, từ đất bằng  lên tiên  vậy. Do đó, kinh  Ðại  Bổn  (Vô  Lượng Thọ  Kinh) 

dạy:   “Bồ  Tát muốn  làm  cho  chúng  sanh  mau  chóng  an  trụ  nơi  Vô  Thượng 

 Bồ Đề thì hãy nên dấy lên sức tinh tấn nghe pháp môn này” . Hơn nữa, mười 

địa vị thuộc bậc Thập Địa trong kinh Hoa Nghiêm, trước sau chẳng ra ngoài 

pháp Niệm  Phật. Bậc Đăng Địa29 trong Viên Giáo còn phải  như thế,  huống 

là những người thuộc hạng Quyền, Tiểu, Sơ Tâm ư? 

Câu   “bảy  là”   ngụ  ý:  Thượng  phẩm  lợi  căn  nghe  giáo  pháp  Tiểu  Thừa  liền 

hối tiếc, hạ phẩm độn căn nghe giáo pháp Đại Thừa liền nghi. Do vậy, trong 

hội Hoa Nghiêm, hàng Thanh Văn tuyệt chẳng có phần. Trong thời A Hàm, 

Bồ  Tát  chẳng  dự.  Nay  một  pháp  Niệm  Phật  đây,  như  Vạn  Ứng  Cao  (tức 

thuốc  A Già  Đà), bệnh  ngặt đều  khỏi;  như  mưa đúng thời, cỏ cây  đều tươi 

tốt.  Thế  nên,  pháp  này  thâu  nhiếp  trọn  vẹn  lợi  căn  lẫn  độn  căn,  gồm  thâu 

thượng phẩm lẫn hạ phẩm. 

Trong  câu   “tám  là”,   “lợi  ích  cho  đời  này”  nghĩa  là  trong  hiện  tại,  đức 

Phật  giảng  dạy  phù  hợp  cơ  nghi,  “lợi  ích  cho  mai  sau”  chính  là  tạo  lợi  ích 

cho kẻ thấy  nghe  ngay cả khi  đức Phật đã diệt  độ. Như trong phần sau của 

chương kinh  này đã dạy:  “Nay ở trong cõi này, nhiếp thọ người niệm  Phật 

 quay  về  Tịnh  Độ” .  Quán  kinh  chép:   “Nay  đức  Như  Lai  vì  hết  thảy  chúng 

 sanh bị giặc phiền não  làm hại trong  đời  vị lai mà nói nghiệp thanh tịnh” . 

Do  vậy,  pháp  Niệm  Phật  giống  như  Như  Ý  Châu,  lợi  lạc  trọn  khắp  vô  tận 

vậy. 

Câu  “chín là”  ngụ ý: Hết thảy chúng sanh do mê mất cái tâm thường trụ 

nên khởi lên các thứ vọng tưởng, mắc vào sắc, thanh, trái nghịch cảnh viên 

thông. Nay niệm Phật sẽ nhiếp trọn sáu căn, giữ được chân thường, thường 

quang  hiện  tiền,  cảnh  Viên  Thông  dấy  lên,  dẫu  chẳng  muốn  chứng  cũng 

không  thể  được.  Bởi  vậy,  trong  kinh  Hoa  Nghiêm,  trưởng  giả  Giải  Thoát 

nói: “Biết hết thảy Phật giống như ảnh, hình tượng, tự tâm giống như nước. 

 Hễ nước trong lặng, trăng sẽ hiện toàn thể”.  Lại còn nói kệ như sau: 

 Bồ Tát giống như trăng trong mát, 

 Thường dạo chơi nơi Tất Cánh Không30. 

 Do tâm chúng sanh nhơ hay sạch, 

 Mà Bồ Tát hiện bóng hay không. 

Cho  nên  biết  rằng:  Chúng  sanh  tịnh  niệm,  Di  Ðà  quyết  định  phóng 

quang  minh.  Hễ  tâm  thủy  chẳng  tịnh,  cảnh  trăng  Viên  Thông  của  Bồ  Tát 

cũng chẳng hiện. 

Câu  “mười là”  ý nói: Đời Mạt Pháp tu hành có nhiều thứ chướng nạn, tà 

ma nhiễu loạn, Phật đạo khó thành. Nay tu Niệm Phật tam-muội, nương vào 

nguyện lực oai thần của Phật, mau trừ được phiền não, nhanh chóng phá vô 

minh,  ma  Ngũ  Uẩn  tiêu  tan,  ba  thân  Phật  sẽ  hiện,  sẽ  sanh  về  cõi  Phật  Cực 

Lạc,  thành  tựu  hai  quả  Chân  và  Ứng  vậy.  Như  ngọn  đèn  sáng  lớn  thắp  ở 

trong nhà, không những xóa tan bóng tối ngàn năm mà còn soi tỏ các vật. 

Nhưng mười nguyên nhân này lại sanh khởi theo thứ tự: 

- Trước hết, để nhập đạo thì có nhiều môn, nhưng sự khó - dễ trong mỗi 

môn đều khác, chỉ ra pháp Niệm Phật là đường tắt nhất. 

- Thứ hai, đây là đường tắt vì niệm đức Phật trong tự tâm. 

- Ba là do niệm đức Phật ở trong tâm nên mới có thể thành tựu cái tâm 

của Phật. 

- Bốn là nếu khế hợp Phật tâm thì chúng sanh và Phật đồng thể, chẳng có 

hai. 

-  Năm  là  nếu  đã  chẳng  phải  hai,  há  còn  có  phàm  phu,  ngoại  đạo  nào 

chẳng được độ thoát ư? 

- Sáu là chẳng tiếp độ riêng mình phàm phu, ngoại đạo,  mà còn tiếp độ 

những người thuộc hạng Quyền, Tiểu. 

- Bảy  là chẳng chỉ Ngũ  Thừa  mà còn độ trọn khắp hết thảy chúng sanh 

dù thiện hay ác. 

- Tám là chẳng chỉ lợi lạc trong hiện tại mà còn lợi khắp đời vị lai chẳng 

cùng tận. 

- Chín là tế độ rộng lớn như thế chính là viên thông. 

- Mười  là  hễ  tu  nơi  Hữu  Tác31  thì  cuối  cùng  sẽ  thành  bại  hoại.  Nay  đã 

viên thông, ắt sẽ thấy Phật sanh về Tịnh Độ. 

Lại  nữa,  do  quyết  định  sanh  sang  cõi  Phật,  cho  nên  chỉ  ra  pháp  môn 

đường nẻo nhanh tắt là nhằm muốn cho hành nhân tu hành mau được thành 

Phật.  Trước  sau  liên  hoàn  như  thế,  giống  như các  mắt  xích  móc  vào  nhau. 

Giáo pháp này được hưng khởi chẳng phải là không có nguyên nhân vậy! 

---o0o--- 

2.2. Tạng nhiếp 

Sớ:  Hai  là  xét  xem  giáo  pháp  thuộc  về  thừa  nào,  tạng  nào.  Trong  ba 

tạng, [kinh này] thuộc về Khế Kinh Tạng. Trong hai tạng, kinh này thuộc về 

Bồ Tát Tạng. Trong ba thừa, kinh này thuộc về Đại Thừa. Trong Ngũ Giáo, 

kinh này thuộc về ba giáo sau. 

Sao: Chữ  “hai là”  để nêu vấn đề. Từ chữ  “Trong”  trở đi là lời giải thích 

về tướng. Tam Tạng là: 

1) Tu Đa La (Sutra), Hán dịch là Khế Kinh, tức là Kinh Tạng, giảng về 

Định Học. 

2) Tỳ Nại Da (Vinaya), Hán dịch là Ðiều Phục, tức là Luật Tạng, giảng 

về Giới Học. 

3)  A  Tỳ  Ðạt  Ma  (Abhidharma),  Hán  dịch  là  Đối  Pháp,  giảng  về  Huệ 

Học. 

Nay kinh này thuộc về Kinh Tạng, từ đầu đến cuối, chuyên nói về Niệm 

Phật tam-muội. 

Hai tạng là: 

1) Bồ Tát Tạng: Nói bày lý, hạnh, quả của Bồ Tát. 

2) Thanh Văn Tạng: Giảng bày về lý, hạnh, quả của Thanh Văn. 

Nay kinh này thuộc về Bồ Tát Tạng; kinh này diễn nói pháp Niệm Phật 

Viên Thông của hàng Bồ Tát. 

Tam Thừa là: 

1)  Tiểu  Thừa  Thanh  Văn,  tức  là  pháp  môn  Tứ  Đế  chuyên  chở  chúng 

sanh ra khỏi tam giới đến thành Niết Bàn, thành A La Hán, ví như xe dê. 

2) Trung  Thừa  Duyên  Giác,  tức  là  pháp  môn  [Thập  Nhị] Nhân  Duyên, 

chuyên  chở  chúng  sanh  vượt khỏi  Tứ  Không32,  ở  nhà  tịch  tĩnh,  thành  Bích 

Chi Phật, ví như xe nai. 

3) Đại  Thừa  Bồ  Tát,  tức  là  pháp  môn  Lục  Độ,  chuyên  chở  chúng  sanh 

vượt thoát cảnh phàm phu, Tiểu Thừa, thẳng đến Vô Thượng Bồ Đề, bờ kia 

Đại Bát Niết Bàn, thành tựu Phật quả, ví như xe trâu. 

Nay kinh  này thuộc  về Đại Thừa, do Như Lai  nghĩ thương chúng sanh, 

Thế  Chí  nhiếp  thọ  người  niệm  Phật,  khiến  cho  các  thừa  được  yên  vui,  độ 

thoát chín cõi. 

Ngũ Giáo là: 

1) Tiểu Giáo: Chỉ nói về Nhân Không. 

2)  Thỉ  Giáo:  Chỉ  luận  về  Pháp  Không,  còn  gọi  là  Phần  giáo  vì  chỉ  nói 

đến pháp tướng. 

3)  Chung  Giáo:  Do  nói  về  Trung  Đạo,  còn  gọi  là  Thật  Giáo,  thường 

giảng nói nhiều về pháp tánh. 

4) Ðốn Giáo: Chỉ luận về chân tánh. 

5)Viên giáo: Chỉ nói về pháp giới. 

Nay kinh này thuộc về ba giáo sau. Trong đoạn sau của chương kinh này 

có  câu:   “Hai  người  nhớ  nhau,  hai  cái  nhớ  ấy  càng  sâu,  mẹ  con  trải  qua 

 nhiều đời chẳng cách xa nhau”,  đấy chính là Chung Giáo do kể từ lúc niệm 

dần dần cho đến khi cuối cùng trở thành Phật. Tiếp đấy, kinh lại dạy: “Dùng 

 tâm  niệm  Phật  để  nhập  Vô  Sanh  Nhẫn,  chẳng  cần  đến  phương  tiện”,   đấy 

chính  là  Đốn  Giáo  do  biết  Phật  chính  là  tâm,  mau  thành  Phật  đạo!  Trong 

kinh này lại dạy:  “Nhiếp trọn sáu căn, tịnh niệm nối tiếp, đắc tam-ma-địa”,  

đấy  chính  là  Viên  Giáo  do  biết  rõ  ba  thứ  này  không  sai  biệt  thì  pháp  giới 

viên thông. Dựa theo đó sẽ biết giáo nghĩa kinh này sâu rộng, u viễn, chẳng 

phải là thiển cận! 

---o0o--- 

2.3. Tông thú 

Sớ: Ba là tông thú chỉ quy, có Tổng, có Biệt. 

Tổng  là  lấy  “nhớ  Phật, niệm  Phật”   làm  Tông,  “thấy  Phật, nhập Nhẫn, 

 tân cảnh viên thông”  làm Thú. 

Biệt gồm năm cặp: 

1)  Giáo  nghĩa:  Lấy  giáo  thuyết  làm  Tông,  lấy  “khiến  cho  người  nghe 

thấu đạt ý nghĩa” làm Thú. 

2) Sự lý: Lấy nêu sự tướng làm Tông, giảng rõ lý làm Thú. 

3) Cảnh trí: Lấy ba Phật cảnh làm Tông, lấy hai quán trí làm Thú. 

4) Hạnh  vị: Lấy  Tín,  Hạnh, Nguyện  làm Tông,  lấy  nhập  Bất Thoái  làm 

Thú. 

5) Nhân, quả:  Lấy  nhân  và  hạnh  làm  Tông,  lấy chứng đắc quả  đức  làm 

Thú. 

Sao:  Chữ  “ba  là”   dùng  để  dẫn  khởi  nhằm  giảng  giải  tông  chỉ  và  chỗ  quy 

thú. Ðiều được kinh này đề xướng thì gọi là Tông, chỗ hướng đến của Tông 

thì gọi là Thú. Nếu chẳng nhận biết Tông thì biết quy hướng về đâu? 

Từ chữ  “có Tổng”  trở đi là phần giải thích ý nghĩa: 

1)  “Giáo thuyết”  chính  là pháp  môn Niệm  Phật.  “Thấu đạt ý nghĩa”  là 

hiểu thông suốt tâm cảnh duyên niệm đã được giảng nói trong giáo pháp, tức 

là  [hiểu  thấu  đạt]  những  nghĩa  như  sự  cảm  ứng  giữa  chúng  sanh  và  Phật, 

nhiễm mùi thơm, chứng nhập Nhẫn, tự, tha, sanh (sanh về cõi Cực Lạc), độ 

(cõi nước) vậy. 

2)  “Sự lý”  trọn đủ các ý nghĩa, tức là đề cao các chuyện thuộc về mặt Sự 

như niệm Phật v.v… nhằm ý gì? Chính là vì muốn tỏ rõ lý tột cùng “tự tánh 

Di Ðà, duy tâm Tịnh Độ” vậy. 

3)  “Cảnh trí” là những điều được chia chẻ dựa theo mặt Lý. Cảnh chính 

là  cái  lý  được  quán.  Trí  chính  là  cái  tâm  dùng  để  quán  sát  [lý  ấy].  Ba  thân 

viên  dung  (Pháp  Thân,  Báo  Thân,  Hóa  Thân)  của  Phật  (lời  Sớ  gọi  là   “ba 

 Phật  cảnh”)  là  chân  cảnh.  Sự  nhất  tâm  và  Lý  nhất  tâm  (lời  Sớ  gọi  là   “hai 

 quán trí” ) là chân quán. 

4)  “Hạnh vị”  thuận theo trí mà khởi. Tín - Hạnh - Nguyện là ba món tư 

lương.  Bất  Thoái  là  tin  Tịnh  Độ  thoát  lìa  tam  giới,  đấy  chính  là  Vị  Bất 

Thoái.  Nguyện  thấy  Phật,  niệm  cái  tâm  của  Phật,  đấy  là  Niệm  Bất  Thoái. 

Hành tịnh nghiệp, nhiếp thọ người niệm Phật, đấy là Hạnh Bất Thoái. 

Thêm nữa, tin vào lời dạy của Hóa Phật, vượt khỏi phàm phu, ngoại đạo, 

đấy  là Tín Bất Thoái. Nguyện đắc quả  như Báo Thân Phật,  vượt khỏi cảnh 

Nhị  Thừa,  đấy  là  Niệm  Bất  Thoái.  Hạnh  noi  theo  Phật  lý,  vượt  khỏi  sự  tu 

chứng  của  địa  vị  Quyền  Giáo,  đấy  là  Hạnh  Bất  Thoái.  Khởi  Tín  Sớ  giảng: 

 “Nói đại lược thì có ba phẩm vị. Một là tín hạnh (những  hạnh thuộc địa vị 

Thập Tín)  chưa trọn, chưa thể gọi là Bất Thoái, chỉ vì ở nơi chẳng có duyên 

 gây  lui  sụt  nên  gọi  Bất  Thoái.  Hai  là  tín  hạnh  đã  xong,  nhập  địa  vị  Thập 

 Trụ, được thấy Pháp Thân, trụ trong Chánh Định, nên gọi là Bất Thoái. Ba 

 là đã mãn địa vị Tam Hiền33, đã nhập Sơ Địa, chứng Pháp Thân trọn khắp, 

 sanh  trong  vô  biên  cõi  Phật,  nên  gọi  là  Bất  Thoái” .  Do  Tín  nên  trở  thành 

Tín Bất Thoái. Do Nguyện nên trở thành Trụ Bất Thoái. Do Hạnh nên thành 

Vị Bất Thoái. 

Du  Già  Sư  Địa  Luận  giảng:   “[Thập]  Trụ  là  Chứng  Bất  Thoái.  [Thập] 

 Hạnh là Vị Bất Thoái. [Thập Hồi] Hướng là Hành Bất Thoái. [Thập] Ðịa là 

 Niệm Bất Thoái”.  Do Tín nên thành Chứng và Vị [Bất Thoái], do Hạnh nên 

thành Hạnh Bất Thoái. Do Nguyện nên thành Niệm Bất Thoái. 

5)  “Nhân quả”  là do Bất Thoái mà thành. Nếu nhân chẳng lui sụt thì gọi 

là Chân Nhân (nhân chân thật). Quả  nếu chẳng  lui sụt thì  gọi  là Chân Quả. 

Tín  nguyện  cõi  Phật,  thâu  nhiếp  các  căn,  tịnh  niệm,  chính  là  nhân  hạnh  để 

không bị lui sụt Bồ Đề. Đắc tam-ma-địa, viên thông bậc nhất chính là chẳng 

lui sụt nơi quả đức Bồ Đề vậy. 

Kinh văn của chương Thế Chí Niệm Phật Viên Thông này gồm ba tầng: 

1)  Nhớ  nghĩ  đức  Phật  là  nhân,  trong  hiện  tại,  tương  lai  sẽ  thấy  Phật  là 

quả. 

2)  Do  niệm  mà  thấy  được  thân  cận  Phật  là  nhân,  tâm  khai  mở,  được 

Hương Quang Trang Nghiêm là quả. 

3)  Do  niệm  tâm  nên  chứng  nhập  Nhẫn  là  nhân,  nhiếp  thọ  người  [niệm 

Phật] hướng về Tịnh Độ là quả. 

Năm cặp nhân quả như thế, lần lượt làm nhân cho nhau để sanh khởi. 

---o0o--- 

2.4. Thích đề mục (giải thích tựa đề kinh) 

Sớ: Bốn là giải thích tựa đề, có bốn cặp ý nghĩa: 

1. Ý nghĩa  Tổng  và  Biệt,  nghĩa  là:  Ba chữ  Lăng Nghiêm  Kinh chính  là 

tổng xưng vì nói tới trọn bộ kinh vậy. Bảy chữ “Thế Chí Bồ Tát Niệm Phật 

Viên Thông Chương” là danh hiệu riêng, vì chỉ hạn cuộc trong một chương 

này mà thôi! 

2. Giáo nghĩa: Trong phần Biệt Xưng (danh xưng riêng) đã nói trên đây, 

phân  ra  thành  hai  loại  giáo  nghĩa,  tức  là:  Một  chữ  Chương  chính  là  giáo 

pháp nhằm giảng dạy, còn sáu chữ “Thế Chí Niệm Phật Viên Thông” chính 

là nghĩa được giảng bởi giáo pháp ấy. 

3. Quả nhân: Trong nghĩa trên đây, lại tách ra một cặp ý nghĩa như sau: 

Viên Thông là quả, là cảnh được chứng, Thế Chí Niệm Phật là nhân, vì đấy 

là chủ thể tu quán. 

4.  Nhân,  pháp:  Trong  phần  nhân  vừa  được  nói  ở  trên  đây,  lại  chia  ra 

thành  một cặp  ý  nghĩa  như sau: Niệm  Phật  là pháp, tức  là pháp  được  nhận 

lãnh. Thế Chí là người, tức là người có thể hoằng truyền [pháp ấy]. 

Căn cứ vào bốn cặp nghĩa này để đặt tên cho chương này vậy. 

Sao: Chữ  “bốn là’ là chữ để giới thiệu ý nghĩa. Từ chữ  “có bốn cặp”  trở 

đi là phần giải nghĩa, câu này dùng để liệt kê [các ý nghĩa]. Câu  “một là”  để 

giải thích. 

Trong  phần  Tổng  Xưng  (tên  gọi  chung  của  toàn  bộ  kinh  này)  cũng  có 

một  cặp  ý  nghĩa.  Lăng  Nghiêm  là  nghĩa  hạn  cuộc,  còn  chữ  Kinh  là  giáo 

pháp,  là  nghĩa  chung;  nay  chẳng  trình  bày  những  nghĩa  ấy  vì  sợ  rườm  rà. 

Chương thuộc về chủ thể giảng nói (năng thuyên), nghĩa là: Chương là văn 

tự  viên  thông,  chương  kinh  này  dạy  về  pháp  Niệm  Phật,  thuộc  về  cặp  ý 

nghĩa “quả nhân” mà cũng có thể nói là thuộc về cặp ý nghĩa “cảnh trí” [như 

trong  phần  Sớ  đã  phán  định].  Viên  Thông  là  Cảnh,  Niệm  Phật  là  Trí;  mà 

cũng  có  thể  phán  định  là  Chân  -  Tục,  Lý  -  Sự,  Tánh  -  Tu,  thuộc  về  cặp  ý 

nghĩa  Tịch  Hạnh.  Viên  Thông  là  Lý  tánh  của  Chân,  vốn  lặng  lẽ.  Thế  Chí 

Niệm Phật là Tục, thuộc về chuyện tu hành trên mặt Sự. 

Từ chữ  “bốn là”  trở đi, trong pháp Niệm Phật nếu niệm Biến Hóa Phật 

chứ  không  phải  là  niệm  Thọ  Dụng  Phật  (tức  là  niệm  Hóa  Phật) thì  là  Tiểu 

Giáo. Niệm  Thọ  Dụng  Phật chứ không  niệm Biến  Hóa Phật (tức  niệm  Báo 

Thân của đức Phật trong tự tâm) thì là Chung Giáo. Niệm cả thân Biến Hóa 

lẫn thân Thọ Dụng (tức là niệm Năng Báo) thì là Thỉ Giáo. Niệm chẳng phải 

Thọ  Dụng,  chẳng  phải  Biến  Hóa  Phật  (tức  là  niệm  Pháp  Thân)  thì  là  Đốn 

Giáo. Niệm viên thông vô chướng ngại Phật (tức là niệm trọn đủ mười thân 

của Phật34) thì là Viên Giáo. 

 “Thế Chí là người” : Hễ đắc Ứng Hóa Phật lực thì là Thế Chí trong Tiểu 

Giáo,  đắc  Công  Đức  Phật  lực  thì  là  Thế  Chí  trong  Thỉ  Giáo,  đắc  Trí  Huệ 

Phật  lực thì  là Thế Chí  trong Chung Giáo  (hai  loại  này thuộc  về  Báo  Thân 

Phật) đắc Như Như Phật  lực (Pháp Thân  Phật)  là  Thế Chí trong Đốn Giáo, 

đắc vô tận Phật lực (mười thân Phật) là Thế Chí trong Viên Giáo. 

Ở đây cũng chỉ là ước theo giáo để giải thích đại lược, trong những đoạn 

sau  sẽ  giải  thích  tường  tận.  Qua  những  điều  trình  bày  trên  đây,  biết  được 

rằng trong cái tên của kinh này đã nêu bày nhân (người) lẫn pháp, nhân lẫn 

quả  cùng  phô  bày,  lý  tận,  nghĩa  trọn.  Do  vậy,  đem  cái  tên  ấy  đặt  ở  đầu 

chương kinh này. 

---o0o--- 

2.5. Giải thích kinh văn 

Gồm có ba phần: 

- Trình bày về Thể để nghĩa lý của kinh được minh bạch. 

- Phần thuật bày sở chứng [của Đại Thế Chí Bồ Tát] 

- Kết luận để đáp câu hỏi về pháp Viên Thông. 

---o0o--- 

2.5.1. Trình bày về Thể để nghĩa lý của kinh được minh bạch 

Chánh  kinh:   Đại  Thế  Chí  pháp  vương  tử  dữ  kỳ  đồng  luân  ngũ  thập 

 nhị Bồ Tát, tức tùng tòa khởi, đảnh lễ Phật túc, nhi bạch Phật ngôn.  

(Ðại Thế Chí pháp vương tử, cùng với những người cùng hàng với ngài 

gồm  năm  mươi  hai  vị  Bồ  Tát liền từ tòa  ngồi đứng dậy, đảnh  lễ dưới chân 

Phật, bạch Phật rằng) 



Sớ:  Tiếng  Phạn  là  Ma  Ha  Na  Bát  (Mahā-sthāma-prāpta),  ở  cõi  này  (Trung 

Hoa)  dịch  là  Ðại  Thế  Chí.  Kinh  Tư  Ích35  chép:   “Chỗ  tôi  đặt  chân  xuống, 

 chấn động tam thiên đại thiên thế giới và cung điện của Ma, nên tên là Ðại 

 Thế Chí”.  Quán kinh cho biết: “Lúc vị Bồ Tát này đi, hết thảy mọi thứ trong 

 mười  phương  thế  giới  đều  chấn  động.  Lúc  Bồ  Tát  này  ngồi,  cõi  nước  bảy 

 báu cùng lúc lay động. Ngài còn có tên là Ðắc Ðại Thế Chí”.  Kinh Bi Hoa 

chép:  “Nguyện thế giới của tôi giống như thế giới của Quán Thế Âm chẳng 

 sai khác” . Bảo Tạng Phật36 nói:  “Do nguyện của ông nhận lấy khắp cả cõi 

 đại  thiên,  nay  ta  sẽ  đặt  tên  cho  ông  là  Ðắc  Ðại  Thế,  cũng  gọi  là  Vô  Biên 

 Quang”.   Quán  kinh  chép:   “Dùng  trí  huệ  quang  chiếu  khắp  hết  thảy,  khiến 

 cho chúng sanh lìa tam đồ, được sức vô thượng”.  

Nếu dựa theo bản kinh Lăng Nghiêm này thì Ngài có thể niệm vị Phật có 

thế  lực  lớn  lao,  có  thể  nhiếp  phục  vọng  niệm  nơi  sáu  căn,  có  thể  tiếp  độ 

người niệm Phật, cho nên có tên là Thế Chí vậy. Nhờ vào vị Bồ Tát này phát 

khởi để biểu thị ý: Pháp môn Niệm Phật có thể phát sanh trí quang, đạt được 

thế lực lớn lao, lìa khỏi sự khổ trong ba cõi, đạt được sự vui sướng nơi Tịnh 

Độ. 

Do  tự  tại  đối  với  pháp  nên  gọi  là  “pháp  vương”.  Từ pháp  hóa  sanh  thì 

gọi  là  “tử”  (con).  Kinh  Bi  Hoa  chép:   “Trong  cái  nhân  thuở  quá  khứ,  lúc 

 Phật Di Ðà làm Luân Vương, Quán Âm là con trưởng, Thế Chí là con thứ. 

 Nay tại Cực Lạc, [Quán Âm và Thế Chí] ở hai bên đức Phật, giúp Ngài giáo 

 hóa hết thảy. Rồi sẽ kế vị làm Phật nên gọi là Pháp Vương Tử”.  

 “Dữ”  (cùng) nghĩa là chung với.  “Luân”  là loại (cùng loại, giống nhau). 

Thanh khí tương ứng nên gọi là “đồng loại” 

 “Ngũ thập nhị”  (năm mươi hai) là con số nhằm biểu thị một môn Niệm 

Phật của ngài Thế Chí có phạm vi nhiếp hóa năm mươi hai địa vị thuộc các 

pháp hạnh như Thập Tín v.v... 

 “Bồ  Tát”   nói đủ  là  Bồ Đề  Tát Đỏa. Ngài  Tăng  Triệu  giảng:   “Bồ  Đề là 

 tên của Phật đạo, Tát Đỏa dịch sang tiếng Hán là Đại Tâm Chúng Sanh. Có 

 cái  tâm  lớn  lao  để  nhập  Phật  đạo  nên  gọi  là  Bồ  Đề  Tát  Đỏa” .  Ngài  Hiền 

Ðạo giảng:  “Cõi này dịch Bồ Đề là Giác, còn Tát Đỏa được cõi này dịch là 

 Chúng  Sanh.  Do  trên  là  dùng  Trí  để  cầu  Bồ  Đề,  dưới  là  dùng  Bi  để  cứu 

 chúng sanh, nên gọi Bồ Đề Tát Đỏa”.  

 “Tùng  tòa  khởi”   (Từ  tòa  ngồi  đứng  dậy):  Tôn  ty  thầy  trò,  danh  phận 

theo thứ tự. Hễ có việc thưa bày, chẳng nên ngồi nói. 

 “Ðảnh lễ Phật túc”  (đảnh lễ dưới chân Phật): Dùng đỉnh đầu lễ sát dưới 

chân Phật nhằm tỏ lòng thành kính tới hết mức. Những điều trên đây (tức từ 

tòa ngồi đứng dậy và đảnh lễ dưới chân Phật) đều là thân nghiệp. 

 “Bạch  Phật” : Người trên  nói thì  gọi  là Cáo (bảo ban), người dưới thưa 

thì gọi là Bạch. Đây là khẩu nghiệp. 

Thân  và  khẩu  cung  kính  thì  sẽ  biết  ý  nghiệp  [đương  nhiên  phải  cung 

kính]. 



Sao: Từ chữ  “tiếng Phạn”  trở đi là lời giải thích về tên người. 

1) Trước hết, trong phần giảng về danh hiệu của ngài Thế Chí thì: 

- Đầu  tiên, trong  phần  xét theo  mặt  Hạnh  thì lời Sớ  đã  luận  về phương 

diện tu tự hạnh của  ngài Thế Chí.  Do có  oai  thế của  Trí Đoạn37 nên có thể 

chấn động hết thảy. 

- Từ chữ  “còn có tên ”  trở đi là ý kế tiếp: Xét theo mặt Nguyện, đức Thế 

Chí  trên  cầu  Phật  đạo.  Do  có  thế  lực  của  tưởng  niệm  nên  có  thể  giữ  lấy, 

chứng đắc Tịnh Độ. 

- Từ chữ  “cũng gọi là Vô Biên Quang”  trở đi, là ý thứ ba: Xét theo mặt 

Bi,  ngài  Thế  Chí  dưới  độ  chúng  sanh.  Do  có  thế  lực  hóa  độ,  dẫn  dắt,  nên 

Ngài có thể cứu bạt tam đồ. Hai ý đầu là tự lợi, còn ý này là lợi người. 

 “Nếu y vào bổn kinh này” : Trên đây đã dựa theo các kinh để giải thích 

danh hiệu của Thế Chí Bồ Tát, còn đến đây chỉ hạn cuộc trong kinh này (tức 

kinh  Lăng  Nghiêm)  để  giải  thích.  Ba  câu  từ  chữ   “có  thể  niệm”   trở  đi  (tức 

 “có thể niệm vị Phật có thế lực lớn lao, có thể nhiếp phục vọng niệm nơi sáu 

 căn,  có  thể  tiếp  độ  người  niệm  Phật” )  cũng  ước  theo  ba  nghĩa  “trên  cầu, 

giữa tu, dưới độ” để giải thích: 

-  Từ  ngữ   “đại  thế  Phật”   (vị  Phật  có  thế  lực  lớn  lao)  chỉ  Phật  Di  Ðà. 

Trong thập phương tam thế Phật, Phật Di Ðà là bậc nhất. 

-  “Có thể niệm” : Chẳng giống như chúng sanh chẳng cầu đại thế Phật và 

đoạn pháp khổ. 

-   “Có  thể  nhiếp” :  Chẳng  giống  như  chúng  sanh  sáu  căn  nắm  níu  sáu 

trần. 

-  “Có thể tiếp độ” : Chẳng  giống  như chúng sanh tự lợi, chẳng thể chịu 

nhọc nhằn thay cho người khác. 

Do có ba đức lớn lao như thế ấy nên oai thế đạt đến mức cùng cực. Bồ 

Tát danh xứng với Thật, chúng sanh không cách nào biết được nổi! 

2) Từ chữ  “do tự tại đối với pháp”  trở đi là ý kế tiếp [nhằm giải thích từ 

ngữ] “pháp vương tử”: 

- Do tự tại nên gọi là Vương, vì vua có nghĩa là tự tại. 

-  Nghĩa  kế  tiếp  là  Ngài  sẽ  kế  vị  làm  Phật.  Trong  cõi  ấy  (tức  cõi  Cực 

Lạc), sau Phật Di Ðà, Quán Âm sẽ nối ngôi. Sau Quán Âm, ngài Thế Chí sẽ 

nối  ngôi.  Ví  như  Thái  Tử,  tạm  ở  Ðông  Cung,  sau  này  ắt  sẽ  xoay  mặt  về 

hướng Nam38, nối ngôi vua vậy. 

3) Từ chữ  “dữ”  trở đi, là ý thứ ba.  “Dữ kỳ đồng luân”  (Cùng với những vị 

có  cùng  hạnh  với  Ngài).  Kinh  Dịch  có  câu:   “Ðồng  thanh  tương  ứng,  đồng 

 khí  tương  cầu”   nên  nói   “thanh  khí  tương  ứng”.   Nếu  dựa  theo  kinh  Hoa 

Nghiêm thì do có tám mươi bốn thứ giống nhau nên gọi là “đồng loại” như 

đã chép trong quyển bảy mươi ba (bắt đầu là Niệm, Huệ, Thú, Giác, cho đến 

cuối  cùng  là  Bất  Hư,  Xuất  Ly).  Do  vậy,  ở  đây  chẳng  sao  lục  chi  tiết!  Ðạo 

chẳng  đồng  thì  chẳng  thể  cùng  bàn  tính  với  nhau.  Người  đồng  tâm  nói  với 

nhau,  thơm  tho  như  hoa  lan,  cho  nên  mới  bảo  là   “dữ  kỳ  đồng  luân”   (cùng 

với những người cùng hạnh). 

4) Từ chữ  “năm mươi hai”  trở đi là ý thứ tư, luận về năm  mươi hai địa 

vị: 

- Tin “Phật là tâm”, tin “tâm làm Phật” là hạnh thuộc về pháp Thập Tín. 

-  Trụ  trong  tam-muội  để  quán  Thật  Tướng  của  Phật  là  hạnh  thuộc  về 

pháp Thập Trụ. 

- Tu  hành  hạnh  Niệm  Phật,  độ  người  niệm  Phật  là  hạnh  thuộc  về  pháp 

Thập Hạnh. 

- Xoay trở lại niệm đức Phật trong tâm, hướng về tâm của Phật để trụ thì 

chính là hạnh thuộc về pháp Thập Hướng (Thập Hồi Hướng). 

- Tâm địa quán Phật, địa vị giống như địa vị Phật là hạnh thuộc về pháp 

Thập Địa. 

- Nhớ Phật, niệm Phật, cách Phật chẳng xa chính là hạnh thuộc về pháp 

Đẳng Giác. 

- Lúc tâm tưởng Phật, tâm  này chính  là Phật thì chính  là  hạnh thuộc  về 

pháp Diệu Giác. 

Do  vậy, biết rằng: Để siêu phàm  nhập thánh, chỉ có pháp Niệm Phật  là 

mầu nhiệm mà thôi! 

5) Từ chữ  “Bồ Tát”  trở đi là ý thứ năm: Giải thích ý nghĩa của chữ Bồ 

Tát: 

- Nghĩa đầu tiên là ước theo tâm để giải thích, tức là nếu có thể nhớ Phật 

như thế sẽ liền thành đại đạo tâm chúng sanh, nên gọi là Bồ Tát. 

- Nghĩa kế tiếp là ước theo cảnh để giải thích, tức là dùng cái tâm niệm 

Phật  để  trên  cầu  sự  giác  ngộ  của  Phật,  dưới  hóa  độ  hữu  tình  thì  gọi  là  Bồ 

Tát. 

6) Từ câu “Từ tòa ngồi đứng dậy”  trở đi là lời giải thích về sự lễ kính, ý 

nghĩa dễ nhận biết. Nói cách khác, nếu ý chẳng cung kính thì thân chẳng rời 

chỗ,  miệng  chẳng  thốt  lời.  Dùng  thân  để  lễ,  dùng  miệng  để  bạch  đều  do  ý 

làm chủ. Cho nên tam nghiệp đều phải cung kính, nhằm hiển thị: Niệm Phật 

là pháp hy hữu, hết thảy thế gian khó tin tưởng vậy. 

---o0o--- 

2.5.2. Phần thuật bày sở chứng [của Đại Thế Chí Bồ Tát] 

Gồm hai phần: 

- Trước hết, dẫn bày rõ ràng sự giáo hóa của cổ Phật. 

- Kế đó, lược thuật sự tu hành của chính mình. 

---o0o--- 

2.5.2.1. Dẫn bày rõ ràng sự giáo hóa của cổ Phật. 

Gồm hai phần: 

- Trước hết, kể rõ tên chư Phật xuất thế 

- Tiếp đấy, thuật bày lời dạy dỗ riêng biệt. 

---o0o--- 

2.5.2.1.1. Kể rõ tên chư Phật xuất thế 

Chánh kinh: 

 Ngã ức vãng tích hằng hà sa kiếp, hữu Phật xuất thế, danh Vô Lượng 

 Quang, thập nhị Như Lai tương kế nhất kiếp. Kỳ tối hậu Phật, danh Siêu 

 Nhật Nguyệt Quang. 

(Con nhớ trong hằng hà sa kiếp xưa kia, có đức Phật xuất thế tên là Vô 

Lượng  Quang.  Mười  hai  vị  Như  Lai  liên  tiếp  [xuất  hiện]  trong  cùng  một 

kiếp. Vị Phật cuối cùng tên là Siêu Nhật Nguyệt Quang). 

Sớ: Chữ  “Ngã”  chỉ cho Pháp Thân, chẳng giống với  “Ngã”  trong cách 

so đo của phàm tình. Nhớ rõ ràng chẳng quên gọi là  “Ức”.  Quá khứ thì gọi 

là   “vãng  tích”.    “Hằng  hà  sa  kiếp”   là  ước  theo  số  cát  trong  sông  Hằng  để 

tính số kiếp, minh thị thời gian đã rất lâu xa vậy. 

Chữ  Phật  Đà  (Buddha)  trong  tiếng  Phạn  cõi  này  dịch  là  Giác  Giả,  giác 

ngộ cho kẻ chưa giác, nêu ra đại lược ba nghĩa: 

1) Tự mình giác ngộ Ngã Không, do nghĩa này nên Phật khác với phàm 

phu, ngoại đạo. 

2) Làm cho người giác ngộ Pháp Không (các pháp là Không), do nghĩa 

này nên Phật khác với Nhị Thừa. 

3) Ba là giác mãn đều không, do nghĩa này nên Phật khác với Bồ Tát. 

 “Xuất thế” : Không hợp với căn cơ bèn chẳng hiện, hễ căn cơ thuần thục 

liền hiện. 

 “Như Lai’: Từ Chân Như khởi đến thành Chánh Giác. 

 “Mười hai” : Theo kinh Ðại Di Ðà (kinh Vô Lượng Thọ), danh hiệu của 

mười  hai  vị Phật  là Vô  Lượng Quang Phật, Vô  Biên Quang  Phật, Vô Ngại 

Quang  Phật,  Vô  Ðối  Quang  Phật,  Viêm  Vương  Quang  Phật,  Thanh  Tịnh 

Quang  Phật,  Hoan  Hỷ  Quang  Phật,  Trí  Huệ  Quang  Phật,  Bất  Ðoạn  Quang 

Phật, Nan Tư Quang Phật, Vô Xứng Quang Phật, Siêu Nhật Nguyệt Quang 

Phật. 

Vô  Lượng  là Thật Trí chiếu  Lý chẳng có  hạn  lượng. Vô Biên  là Quyền 

Trí chiếu Sự chẳng có ngằn mé. Vô Ngại là Từ quang ban vui không chướng 

ngại. Vô Đối  là  Bi quang dẹp khổ, không  chi có thể chống cự được!  Viêm 

Vương là quang minh lẫn âm thanh ứng hóa tự tại. Thanh Tịnh là trong sạch 

lìa cấu, tỏa quang minh. Hoan Hỷ là khiến cho người thọ dụng sanh lòng vui 

mừng lớn lao. Trí Huệ là dùng đại trí huệ để phá các Hoặc (phiền não). Bất 

Đoạn là ánh sáng thường còn, chẳng đoạn dứt. Nan Tư là bổn quang chẳng 

thể  nghĩ  bàn  được!  Vô  Xứng:  Tỏa  ra  trăm  ánh  sáng  báu  chẳng  thể  nêu  kể 

được.  Siêu  Nhật  Nguyệt  Quang  là  phóng  hết  thảy  ánh  sáng,  vượt  trỗi  mặt 

trời, mặt trăng. Mười hai vị danh hiệu này đều có chữ Quang vì trong khi tu 

nhân,  do  niệm  Bổn  Giác  Phật  mà  tâm  quang  được  tỏa  rạng.  Xét  đến  khi 

chứng quả, trở thành Diệu Giác Phật liền hiện khởi thân quang (quang minh 

nơi thân) vậy. 

 “Thập nhị Như Lai tương kế nhất kiếp”  (Mười hai  vị Như Lai  liên tiếp 

[xuất hiện] trong cùng một kiếp): 

1) Ước  theo  năng  niệm  (chủ  thể  niệm  Phật) thì  điều  này  nhằm  biểu  thị 

cái hạnh. Trong mười hai thời, tịnh niệm nối tiếp nghĩ nhớ đức Phật trong tự 

tánh Phật, tạo thành  một phiến, chẳng để cho cái tâm nghĩ tới Ngũ Dục của 

thế  gian  dẫu  chỉ  trong  khoảng  khảy  ngón  tay  thì  vô  lượng  tánh  quang  tự 

nhiên tỏa rạng. 

2) Nếu  luận theo sở đắc thì điều  này biểu  thị sự chuyển được  mười  hai 

loại  chúng  sanh  thành  mười  hai  thánh  vị,  chuyển  mười  hai  Xứ  của  vọng 

tưởng thành mười hai Xứ nơi Phật đức (phẩm đức của Phật). 

Nhưng  mười  hai  đức  Phật  ấy  là  cổ  Như  Lai,  chứ  chẳng  phải  là  Di  Ðà 

ngày nay, mà danh hiệu của họ giống với [các danh hiệu khác của] A Di Ðà 

Phật là do thầy trò cùng một đạo, xưa nay chẳng khác, giống như Thích Ca, 

Quán Âm vậy. 

Sao: Từ chữ  “Ngã”  trở đi, gồm hai câu giải thích. Ngã có bốn thứ: 

1. Cái Ngã tà vạy chấp vào kiến giải. 

2. Cái Ngã ta-người kiêu mạn. 

3. Cái Ngã giả dối chỉ tồn tại trên danh tự. 

4. Cái Ngã chân thật, tức Pháp Thân. 

Người  đời có đủ cả  hai cái Ngã tà  vạy  và  kiêu  mạn.  Người  học đạo có 

những cái Ngã tà mạn, giả dối, còn thánh nhân chỉ có Ngã giả dối và cái Ngã 

chân thật. Nay ngài Thế Chí là bậc Pháp Thân đại sĩ, chẳng giống như Tam 

Thừa nên chỉ là Chân Ngã. 

 “Hằng  hà”   còn  gọi  là  sông  Căng  Già  (Gange),  cõi  này  dịch  nghĩa  là 

Thiên Đường Lai (từ cõi trời đổ xuống) do sông từ trên cao đổ xuống, từ ao 

Vô Nhiệt Não39 chảy ra, rộng bốn mươi dặm, cát mịn như bột mì. Đức Phật 

thuyết pháp ở Kỳ Viên, do giảng đường gần bên sông nên hễ nói tới điều gì 

nhiều, Ngài thường lấy đó làm thí dụ. 

 “Kiếp”,   tiếng  Phạn  là  Kiếp-ba  (kalpa),  cõi  này  dịch  là  “phân  biệt  thời 

phần”. Câu Xá Luận giảng:  “Phần cực nhỏ của thời gian gọi là sát-na, thời 

 gian  cực  dài  gọi  là  Kiếp” .  Nay  lấy  cát  để  ví  dụ  Kiếp  thì  dễ  thấy  là  rất  dài 

lâu. 

Từ  “chữ Phật Đà trong tiếng Phạn”  trở đi, gồm sáu câu, [trong ấy] Thỉ 

Giác  và  Bổn  Giác40  hợp  nhất  thì  gọi  là   “giác  mãn”.   Ngã  lẫn  pháp  đều  hết 

sạch nên bảo là  “đều không”.  

Từ chữ “Ðại Di Ðà”  trở đi là phần trích dẫn kinh [Vô Lượng Thọ]. Từ 

chữ  “vô lượng”  trở đi là giải thích ý nghĩa [của  mười hai danh hiệu]. Danh 

hiệu chư Phật dùng những ý nghĩa hoặc thí dụ để nêu sự chứng đắc của từng 

vị  Phật  chẳng  giống  nhau:  Dùng  nhân,  hoặc  quả,  hoặc  tánh,  hoặc  tướng, 

hoặc bi trí, hoặc nguyện hạnh [để lập danh hiệu]. Mười hai vị Phật này đều 

dùng Quang để xưng danh. 

Quang  vốn  có  hai  thứ:  Một  là  trí  quang,  hai  là  thân  quang.  Lại  có  hai 

nghĩa:  Một  là  thường  quang,  hai  là  phóng  quang.  Lại  có  hai  nhân:  Một  là 

công  đức  trang  nghiêm,  hai  là  bổn  nguyện  thành  tựu.  Nay  giải  thích  danh 

hiệu  của  mười  hai  vị  Phật,  cũng  ước  theo  sáu  nghĩa  ấy:  Hai  danh  hiệu  đầu 

dựa theo hai trí (tức Thật Trí và Quyền Trí), danh hiệu thứ ba, danh hiệu thứ 

tư là ước theo hai tâm (Từ và Bi), thuộc về hai nhân [vừa được nói trên đây]. 

Danh hiệu thứ năm, thứ sáu, thứ bảy, thứ tám, ước theo bốn thân: Danh hiệu 

thứ năm là Hóa Phật, danh hiệu thứ sáu là Pháp Thân, danh hiệu thứ bảy là 

Tha  Thọ  Dụng  Thân,  danh  hiệu  thứ  tám  là  Tự  Thọ  Dụng  thân.  Tức  là  như 

trong kinh Lăng Già [gọi bốn thân này bằng các từ ngữ] Ứng Hóa Phật, Như 

Như Phật, Công Đức Phật, và Trí Huệ Phật. Danh hiệu thứ chín và thứ mười 

là thường quang. Danh hiệu thứ mười một và mười hai là phóng quang. 

Câu  “đức Phật trong tự tánh”  ngụ ý: Niệm đức Phật ngay trong tự tánh. 

 “Chẳng để cho cái tâm nghĩ tới ngũ dục của thế gian”  là như Quán kinh đã 

dạy:  “Phàm niệm Phật thì chẳng được trong khoảng khảy ngón tay nghĩ tới 

 ngũ dục trong cõi đời”.  Câu  này  hàm  ý sự hệ  niệm. Nếu có thể  vượt thoát 

[Ngũ Dục] được như thế, không một chút gián đoạn xen tạp nào thì vô lượng 

Phật  quang  nơi  tự  tánh  sẽ  tỏa  rạng  hoàn  toàn,  vượt  trỗi  cả  mặt  trời,  mặt 

trăng. 

 “Mười hai loài chúng sanh”  chính là Thai Sanh (sanh bằng thai), Noãn 

Sanh (sanh bằng trứng), Thấp Sanh (sanh nơi ẩm ướt), Hóa Sanh (sanh bằng 

sự  biến  hóa,  như  chư  Thiên,  địa  ngục),  có  hình  sắc  (chư  thiên  thuộc  Sắc 

Giới), không hình sắc (chư Thiên thuộc Vô Sắc Giới), có tâm tưởng, không 

tâm tưởng, chẳng phải có sắc, chẳng phải vô sắc, chẳng phải có tưởng, chẳng 

phải vô tưởng. 

 “Mười hai thánh vị”  là Càn, Tín, Trụ, Hạnh, Hướng, Noãn, Đảnh, Nhẫn, 

Thế, Địa, Đẳng Giác, Diệu Giác.  “Vô tiệm vị”  là như kinh dạy: Từ đây tiệm 

tu  (tu  dần  dần)  tùy  theo  hạnh  đã  phát  mà  an  lập  thánh  vị  như  trong  quyển 

bảy và tám của kinh Lăng Nghiêm đã giảng rõ. 

 “Mười  hai  vọng  tưởng”   là  vọng  tưởng  nơi  sáu  Căn  và  sáu  Trần.  Kinh 

dạy:   “Sáu  thứ  vọng  tưởng  rối  loạn  biến  thành  nghiệp  tánh  nên  do  đây  mà 

 lần lượt phân chia thành mười hai thứ”.  Vì thế, [sáu trần là] Thanh, Hương, 

Vị, Xúc, Pháp trong thế gian biến thành mười hai thứ, đến cùng tận lại biến 

chuyển trở lại từ đầu. 

 “Mười  hai  đức  tánh  của  Phật”   chính  là  công  đức  của  sáu  Căn  và  sáu 

Trần.  Kinh  dạy:   “Tổng  quát  từ  đầu  đến  cuối,  trong  sáu  Căn  mỗi  một  Căn 

 đều có công đức, mỗi Căn có một ngàn hai trăm công đức”  như quyển thứ 

tư và quyển thứ bảy của kinh Lăng Nghiêm đã giảng rõ. 

Từ chữ “nhưng mười hai đức Phật”  trở đi nhằm giải quyết sự chất vấn. 

Nếu có ai vặn rằng:  “Theo như kinh Ðại Bổn (Vô Lượng Thọ) thì mười hai 

 danh hiệu Phật ấy chính là những danh hiệu khác của Vô Lượng Thọ Phật, 

 chỉ có một thân Phật, sao ở đây lại nói có mười hai đức Phật nối tiếp nhau 

 xuất thế?”  Cho  nên ở  đây phải đáp  rằng:  Chư Phật trùng tên  rất  nhiều. Do 

vậy, mười hai đức Phật ở đây là chư Phật trong quá khứ, chứ chẳng phải là 

vị  Phật  do  ngài  Pháp  Tạng  tu  thành  trong  hiện  tại.  [Người  ta  lại  vặn  tiếp]: 

Nếu như thế, vì sao gì tên hiện nay lại lạm dùng danh hiệu của cổ Phật vậy? 

Vì  thế,  lại  phải  giải  thích  như sau:  Di  Ðà,  Thế  Chí  phát  tâm  cùng  một  lúc, 

đức  Phật  được  hai  vị  tôn  làm  thầy  cũng  cùng  là  một  vị,  chẳng  khác  nhau. 

Mười hai biệt hiệu hiện thời của Phật Di Ðà giống với danh hiệu [của mười 

hai  vị]  cổ  Phật  nhằm  biểu  thị  rõ  ràng:  Thầy  trò  truyền  thừa  cái  đạo   “tâm 

 chính là Phật, Phật chính là tâm”  giống hệt như nhau. Ví như đức Thích Ca 

lập  hiệu  trong  hiện  tại  là  phỏng  theo  danh  hiệu  của  đức  cổ  Phật  Thích  Ca. 

Tên ngài Quán Âm ngày nay cũng là phỏng theo cổ Phật Quán Âm. Vì vậy, 

kinh Ðại Bổn Di Ðà chép:  “Qua vô lượng cõi Phật, những vị Phật có cùng 

 tên  là  Thích  Ca  cũng  chẳng  thể  đếm  xuể!”   Như  vậy  thì  danh  hiệu  của  Vô 

Lượng Thọ Phật có tới trăm ngàn vạn ức vị Phật chẳng thể cùng tận, há phải 

chỉ có một vị Phật ư? 

---o0o--- 

2.5.2.1.2. Thuật bày lời dạy dỗ riêng biệt 

Gồm hai tiểu đoạn: 

- Nêu danh hiệu của pháp Viên Thông 

- Giải thích ý nghĩa 

---o0o--- 

2.5.2.1.2.1. Nêu danh hiệu của pháp Viên Thông: 



Chánh kinh:  Bỉ Phật giáo ngã Niệm Phật tam-muội. 

(Các đức Phật ấy dạy con Niệm Phật tam-muội) 

Sớ:  “Bỉ Phật”  (Các đức Phật ấy) là mười hai vị Phật. Dùng lời lẽ để chỉ 

bày thì gọi là  “giáo”  (dạy). Nói tới  “niệm Phật”  là nếu xét theo cách niệm 

trên mặt Sự thì: Tâm nhớ tưởng sẽ gọi là “niệm”; tam thân tiếp dẫn là Phật. 

Như  vậy  thì  kẻ  niệm  là  chính  mình,  đối  tượng  được  niệm  là  Phật.  Nếu  xét 

theo  cách  niệm  trên  mặt  Lý  thì  niệm  chính  là  Thỉ  Giác,  Phật  là  Bổn  Giác. 

Đem Thỉ hợp với Bổn thì gọi là  “niệm Phật”.  

Niệm Phật có bốn pháp: 

1) Xưng danh, tức là nghe nói danh hiệu Phật, một lòng xưng niệm. 

2)  Quán  tượng,  tức  là  thiết  lập  tôn  tượng,  mắt  nhìn  chăm  chú  chiêm 

ngưỡng. 

3) Quán tưởng, tức là dùng tâm nhãn của ta để quán tưởng đức Như Lai 

ấy. 

4) Thật tướng, tức là niệm đức Phật trong tự tánh, trong chân thật tướng. 

Pháp  thứ  nhất  và  thứ  hai  là  Sự  Pháp  Giới  Quán,  do  tâm  chính  là  Phật 

vậy. Pháp thứ tư là Lý Pháp Giới Quán, bởi Phật chính là tâm. Pháp thứ ba 

là  Lý Sự Vô  Ngại  Pháp  Giới  Quán  bởi  “tâm  này  là  Phật,  Phật  này  là  tâm” 

vậy. 

Thêm nữa, ngài Thanh Lương nói:  “Ước theo cái tâm để niệm thì chẳng 

 ngoài năm thứ: 

 - Một là môn niệm Phật duyên tưởng cảnh giới. 

 - Hai là môn niệm Phật nhiếp cảnh duy tâm. 

 - Ba là môn niệm Phật tâm cảnh vô ngại. 

 - Bốn là môn niệm Phật tâm lẫn cảnh đều tuyệt diệt. 

 - Năm là môn niệm Phật các thứ vô tận”.  

Nay phối hợp với ý tưởng này để nói thì môn thứ nhất gồm hai pháp đầu 

trong phần trên, tức là Tiểu Thừa Giáo. Môn thứ hai tức là pháp thứ tư vừa 

được nói trong đoạn trên, tức là Thỉ Giáo. Môn thứ ba tức là pháp thứ ba vừa 

được  nói  trong  đoạn  trên,  tức  là  Chung  Giáo.  Không  có  pháp  nào  đã  nói  ở 

trên  thuộc  về  môn  thứ  tư  và  thứ  năm,  tức  là  Đốn  Giáo  và  Viên  Giáo.  Nay 

trong kinh văn này, ước theo lời Phật dạy thì pháp này (tức pháp Niệm Phật 

Viên  Thông  của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát)  trọn  đủ  cả  môn  thứ  tư  và  thứ  năm. 

Ước theo căn cơ nhận  lãnh thì chỉ  hạn cục trong Trì Danh,  nhưng pháp Trì 

Danh này lại bao gồm cả Viên lẫn Đốn, chứ không chỉ hạn cuộc trong Tiểu; 

[cho nên] cũng tách ra thành năm môn: 

1) Môn trì niệm danh hiệu Phật: Do ở ngoài tâm có danh hiệu Phật, đấy 

chính là Tiểu Giáo, thuộc về Sự Pháp Giới Quán. 

2) Môn thâu nhiếp danh hiệu quy về tâm: Danh hiệu Phật chỉ là do tâm 

hiện, cho nên môn này là Thỉ Giáo, thuộc về Lý Pháp Giới Quán. 

3)  Môn  tâm  và  danh  hiệu  Phật  đều  dung  thông:  Vì  tâm  chính  là  Phật, 

Phật chính là tâm nên môn này thuộc về Chung Giáo. 

4)  Môn  tâm  lẫn  danh  hiệu  đều  tuyệt  diệt:  Vì  chẳng  phải  là  tâm,  chẳng 

phải là Phật nên là Đốn Giáo, thuộc về Lý Sự Vô Ngại Pháp Giới Quán. 

5) Môn  viên thông  vô tận: Do tâm trong  một niệm,  một danh hiệu Phật 

dung chứa trọn pháp giới chẳng cùng tận nên là Viên Giáo, thuộc về Sự Sự 

Vô Ngại Pháp Giới Quán. 

Tiếng  Phạn  Tam-muội  (Samādhi),  cõi  này  dịch  là  Chánh  Định,  cũng 

dịch  là  Chánh  Tư,  Chánh  Tâm  Hành  Xứ.  Nhất  tâm  niệm  Phật  thì  gọi  là 

Chánh Định  Tâm. Nếu  nghĩ đến điều  nào  khác thì  gọi  là Tà Tư Duy. Tam-

muội  là  tên  chung  của  Thiền  Quán.  Niệm  Phật  là  tên  riêng  của  một  hạnh. 

Pháp Niệm Phật tam-muội này còn gọi là Nhất Hạnh tam-muội, cũng gọi là 

Chư Phật Hiện Tiền tam-muội, Bát Nhã tam-muội, hay Phổ Đẳng tam-muội. 

Sao: Từ chữ “nói tới niệm Phật” ’ trở đi, lời Sớ giải thích hai chữ Niệm 

Phật.  Từ chữ   “Niệm  Phật  có  bốn  pháp”   trở  đi  giảng  rõ ràng  về  pháp  môn 

Niệm Phật. 

 “Xưng  danh”   là  như kinh  Văn  Thù  Bát  Nhã  đã  dạy:   “Chúng  sanh  ngu 

 độn chẳng thể hiểu được Quán, chỉ làm sao cho tiếng niệm Phật liên tục sẽ 

 tự  được  vãng  sanh” ,  kinh  Di  Ðà  dạy:   “Nghe  nói  A  Di  Ðà  Phật,  chấp  trì 

 danh hiệu”. 

Pháp quán tượng gồm hai loại: 

-  Một  là  quán  tướng  hảo,  quang  minh  của  đức  Phật  hiện  tại  như  kinh 

Pháp Hoa chép:  “Ðứng dậy, chắp tay, nhất tâm quán Phật”. 

-  Hai  là  quán  tượng  Phật  vẽ  vời,  khắc,  đắp,  tô  đúc  như  vua  Ưu  Ðiền 

dùng Chiên Đàn làm tượng Phật vậy. 

 “Quán tưởng”  là như Thập Lục Quán Kinh đã dạy:  “Chư Phật Như Lai 

 là pháp giới thân vào trong tâm tưởng hết thảy chúng sanh. Vì thế, lúc tâm 

 tưởng Phật, tâm này chính là ba mươi hai tướng, tám mươi vẻ đẹp phụ”. 

 “Thật tướng”  là như kinh Quán Phật Tam Muội chép:  “Đức Phật bảo A 

 Nan: Trụ nơi niệm Phật thì tâm ấn chẳng hoại” . Nghĩa là: Biết rõ đúng thật 

tự tâm thì gọi là niệm Phật. Như như bất động thì gọi là chẳng hoại. [Trong 

kinh  Hoa  Nghiêm]  trưởng  giả  Giải  Thoát41  nói:   “Ta  muốn  thấy  A  Di  Ðà 

 Phật trong Cực Lạc thế giới, tùy ý liền thấy”  chính là nói về ý này. 

Từ chữ  “pháp thứ nhất, pháp thứ hai”  trở đi là phân định bốn cách niệm 

Phật  dựa  theo  từng  pháp  quán  vậy.  Nếu  dựa  trên  sáu  căn  thì  Xưng  Danh 

thuộc về tai và lưỡi, Quán Tượng thuộc mắt và thân, Quán Tưởng thuộc mũi 

và ý, Thật Tướng gồm trọn sáu căn. Do vậy, một môn Niệm Phật tam-muội 

đối với sáu căn không căn nào chẳng thâu nhiếp. 

Từ chữ  “thêm nữa, ngài Thanh Lương”  trở đi, dẫn lời cổ nhân để giảng 

rõ năm  môn.  “Duyên cảnh” : Xưng Danh  lẫn Quán Tượng đều thuộc  ngoại 

cảnh.  “Duy tâm” : Tướng tốt của y báo lẫn chánh báo đều chỉ là do tâm tạo 

ra.  “Vô  ngại” :  Chiếu  soi  cả  Sự  lẫn  Lý.  “Ðều  tuyệt  diệt” :  Lìa  tướng  giống 

như hư không.  “Vô tận” : Trong hết thảy thời, xứ, cảnh, niệm, thấy trọn khắp 

mười thân của Như Lai. 

Từ chữ “nay phối hợp với ý tưởng này”  trở đi là phối hợp cách giải thích 

của cổ đức với cách giải thích hiện thời. Hơn nữa, Ðại Sớ giảng:  “Cổ nhân 

 đã có năm môn: 

 1) Môn xưng danh vãng sanh niệm Phật. 

 2) Môn quán tượng diệt tội niệm Phật. 

 3) Môn nhiếp cảnh duy tâm niệm Phật. 

 4) Môn tâm cảnh vô ngại niệm Phật. 

 5) Môn duyên khởi viên thông niệm Phật”. 

Năm  môn  này  tuy  tên  hay  tuyệt,  nhưng  phần  giải  thích  ý  nghĩa  chẳng 

trọn vẹn nên nay tôi thay đổi. Nếu muốn thấu hiểu cặn kẽ thì môn thứ nhất 

và  môn  thứ  hai  thuộc  vào  hai  môn  Duyên  Cảnh,  Vô  Ngại,  đồng  thời  cũng 

thuộc môn  “đều tuyệt diệt”  của ngài Thanh Lương. Môn [duyên khởi] viên 

thông  [trong  Đại  Sớ]  chính  là  môn  [viên  thông]  vô  tận  [của  ngài  Thanh 

Lương].  Nói  Tiểu  Giáo  v.v...  là  ước  theo  bốn  pháp  niệm  Phật  trong  phần 

trước (tức Trì Danh, Quán Tưởng, Quán Tượng, Thật Tướng) để nói, đấy là 

căn  cứ  theo  pháp  Quán;  còn  năm  môn  này  (tức  xưng  danh,  quán  tượng, 

nhiếp  cảnh,  tâm  cảnh  vô  ngại  và  duyên  khởi  viên  thông)  là  ước  theo  Giáo. 

Hai cách giải thích này soi rọi lẫn nhau, cứ suy ra sẽ biết. 

Từ chữ  “nay trong kinh văn này”  trở đi chính là ước theo bốn cách niệm 

Phật và năm môn niệm Phật [như vừa mới nói trong phần trên] để phán định 

kinh  này.  “Lời  Phật  dạy”   chính  là  lời  dạy  của  mười  hai  vị  Như  Lai.  “Bao 

 gồm  cả  môn  thứ  tư  và  thứ  năm”   là  như  trong  đoạn  sau  sẽ  giải  thích:  Nhớ 

Phật,  niệm  Phật  không  thuộc  riêng  một  môn  nào.  Từ  ngữ   “căn  cơ  nhận 

 lãnh”   chỉ  ngài  Thế  Chí.  “Hạn  cục  trong  Trì  Danh”:  Trong  phần  kinh  văn 

 “Phật hỏi pháp Viên Thông”  sẽ được giảng trong phần sau mới nói tới  “tịnh 

 niệm  tiếp  nối” ,  tức  là  nhằm  chỉ  ra  pháp  [của  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  sẽ  dạy 

trong chương kinh này là pháp] Trì Danh; do vậy mới hỏi: Vì sao ngài Thế 

Chí  chẳng  chỉ  dạy  chung  các  pháp  Niệm  Phật,  [mà  lại  chỉ  dạy  riêng  một 

pháp Trì Danh]? 

Ðáp:  Tuy  Niệm  Phật  tam-muội  được  cổ  đức  gọi  là  đường  tắt,  nhưng 

pháp Trì Danh lại là con đường tắt nhất trong những đường tắt. Cớ sao? Bởi 

lẽ, Quán Tượng thì  nếu  bỏ tượng đi sẽ lại  trở thành không  [quán được], do 

vậy trở thành  gián đoạn. Quán Tưởng thì  tâm thô, cảnh tế, pháp Quán  mầu 

nhiệm  khó  thành.  Đối  với  Thật  Tướng  Niệm  Phật  thì  chúng  sanh  chướng 

nặng, giải ngộ ít ỏi, đối với chỗ vô tận thì cảnh giới sâu rộng, làm sao gánh 

vác được? Chỉ có pháp Trì Danh này là giản tiện, nhanh chóng nhất. Chỉ cần 

niệm được liên tục liền có thể vãng sanh. Như ngựa Ký phi nước đại (chỉ các 

môn  Niệm  Phật  khác)  tuy  bỏ  xa  các  loài  ngựa  khác  (tức  các  môn  tu  hành 

khác) vẫn chẳng bằng rồng bay (tức pháp  Trì Danh Niệm  Phật). Như chim 

hạc  (tức  các  pháp  Niệm  Phật)  bay  bổng  tuy  đã  vượt  xa  các  loài  chim  tầm 

thường  (tức  các  pháp  môn  khác),  vẫn  chẳng  bằng  đại  bàng  (tức  pháp  môn 

Trì Danh Niệm Phật) bay vút lên. Vì thế, ngài Long Thọ viết trong Tỳ Bà Sa 

Luận:   “Phật  pháp  có  vô  lượng  môn  giống  như  đường  đi  trong  thế  gian  có 

 khó, có dễ. Ví như người thọt chân, đi đường bộ thì khổ sở, một ngày chẳng 

 đi  hơn  vài  dặm,  nếu  theo  đường  thủy  ngồi  thuyền  thì  vui  vẻ,  trong  khoảnh 

 khắc đã vượt ngàn dặm. Dễ đi mau đến, hãy nên niệm Phật, xưng danh hiệu 

 Ngài là vì Phật đã có bổn nguyện như thế”. 

Hỏi:  Phật  có  vô  lượng  công  đức,  một  danh  hiệu  khó  thể  bao  gồm  hết, 

huống chi Thật Tướng đã lìa tướng danh tự, sao lại chuyên xưng danh? 

Ðáp:  Đối  với  y  báo,  chánh  báo  của  cõi  Cực  Lạc,  hễ  nói  đến  Phật  liền 

trọn  khắp.  Đối  với  biển  công  đức  của  Phật,  chỉ  cần  nêu  danh  hiệu  đã  trọn 

gồm. Kinh dạy:  “Lời lẽ để ứng xử trong thế gian đều chẳng trái nghịch Thật 

 Tướng” . Há lẽ nào vạn đức hồng danh chẳng chính là Thật Tướng hay sao? 

Từ chữ  “nhưng pháp Trì Danh này”  trở đi, lời Sớ minh thị một lần nữa: 

Pháp Trì Danh bao quát giáo pháp Tiểu Thừa lẫn Đại Thừa! Bất luận lợi căn 

hay độn căn đều có thể y theo pháp này để tu hành. 

Từ ngữ  “Chánh Định”  hàm ý phân định: Ngoại trừ Niệm Phật ra, những 

thứ khác đều gọi là Tà Định. 

 “Chánh  Tư” :  Đối  với  cảnh  được  niệm,  chánh  trực  suy  xét.  Chánh  là 

chọn lựa, tìm cầu. Tư là suy nghĩ để phân biệt đâu là hôn trầm. 

 “Chánh  Tâm  Hành  Xứ”   chính  là  cảnh  để  tâm  Chánh  Định  duyên  vào, 

khác  với  cảnh  được  nhận  lãnh  tà  vạy  bởi  vô  minh.  [Chánh  Tâm  Hành  Xứ] 

còn  gọi  là Điều Trực Định. [Gọi  là Điều  Trực Định  nhằm  ngụ  ý] do chúng 

sanh cong vạy tán loạn nên đức Phật dùng các môn tam-muội sửa cho ngay 

cái cong vạy, uốn nắn cho đúng cái tán loạn đó. 

Nói  “tên chung của Thiền Quán”  là vì như trong Trí Ðộ Luận đã giảng: 

 “Hết thảy Thiền Định nhiếp tâm đều gọi tam-muội”. 

Có hai cách giải thích câu  “tên riêng của một hạnh” : 

1) Một là nói tới  một hạnh trong vạn hạnh, như trong các kinh hoặc gọi 

Chân Như Hải Ấn Đức Tạng  là tam-muội, hoặc coi Như Huyễn Ngữ Ngôn 

Pháp Giới là tam-muội, hoặc hiểu là hữu duyên, hữu tướng, vô đắc, vô tranh 

v.v... 

2) Hai  là chỉ Niệm  Phật tam-muội. Kinh  Văn Thù  Bát Nhã chép: “Phật 

 bảo Văn Thù: Muốn nhập Nhất Hạnh tam-muội, nên ở chốn thanh vắng, bỏ 

 các  loạn  ý,  chẳng  giữ  lấy  tướng  mạo,  buộc  tâm  vào  một  vị  Phật,  chuyên 

 xưng  danh  hiệu  của  Ngài,  tùy  theo  Ngài  ở  phương  vị  nào  bèn  ngồi  ngay 

 ngắn  hướng  thẳng  về  đó.  Nếu  có  thể  đối  với  một  đức  Phật,  niệm  niệm  tiếp 

 nối thì ngay trong niệm ấy sẽ có thể thấy được quá khứ, vị lai, hiện tại chư 

 Phật. Niệm công đức của một đức Phật chẳng khác gì niệm công đức của vô 

 lượng  chư  Phật” .  Nếu  đắc  Nhất  Hạnh  tam-muội  thì  đối  với  các  pháp  môn 

trong hết thảy các kinh đều hiểu rõ. 

Hỏi: Ở đây dạy niệm Phật là niệm  mười phương Phật hay là niệm A Di 

Ðà Phật? 

Ðáp: Chỉ niệm A Di Ðà Phật. Do mười hai vị Như Lai có cùng tên với A 

Di Ðà Phật. Trong đoạn sau của chánh kinh có nói:  “Nhiếp người niệm Phật, 

 quy về Tịnh Độ” . Hơn nữa, ngài Phổ Quảng hỏi Phật:  “Trong mười phương 

 đều có cõi Phật, sao lại chỉ khen mình cõi Tây phương?”  Phật dạy:  “Người 

 Diêm  Phù Ðề tâm nhiều tán loạn, dạy họ chuyên tâm một cảnh họ sẽ được 

 vãng sanh. Nếu niệm mười phương chư Phật, cảnh nhiều, tâm tán, tam-muội 

 chẳng  thành” .  Huống  chi,  chư  Phật  có  cùng  một  Pháp  Thân,  niệm  một  vị 

Phật tức là niệm hết thảy chư Phật vậy. 

Hỏi: Vì sao mười hai đức Phật đều dạy ngài Thế Chí niệm danh hiệu của 

chính mình? 

Ðáp: Một là do bổn nguyện của mười hai đức Như Lai là như thế. Như 

trong hiện tại, ngài Pháp Tạng nguyện rằng:  “[Chúng sanh nào] nghe danh 

 hiệu của tôi, dẫu chỉ mười niệm mà nếu chẳng được vãng sanh, sẽ chẳng giữ 

 ngôi Chánh Giác”.  Hai là dạy niệm danh hiệu của mười hai vị Phật chính là 

dạy  niệm  mười  hai biệt  hiệu của cổ Phật  Di Ðà. Giống  như nay Pháp  Tạng 

dạy niệm Vô Lượng Thọ Phật tức là dạy niệm từ Vô Lượng Quang cho đến 

Siêu Nhật Nguyệt Quang. 

Từ  chữ   “cũng  gọi  là”   trở  đi,  lời  sớ  nêu  các  tên  khác  [của  Niệm  Phật 

tam-muội],  ước  theo  ý  nghĩa  phối  hợp  với  giáo  [để  đặt  tên].  Niệm  Phật  là 

Tiểu  Giáo.  Bát  Nhã  là  Thỉ  Giáo.  Phật  Hiện  là  Chung  Giáo,  Nhất  Hạnh  là 

Đốn Giáo, Phổ Đẳng là Viên Giáo. Cứ theo đúng lý mà suy ra. 



Lăng Nghiêm Kinh Thế Chí Niệm Phật Viên Thông Chương Sớ Sao, 

Quyển Thượng hết 

---o0o--- 

Quyển Hạ 



2.5.2.1.2.2. Giải thích ý nghĩa 



Gồm hai phần 

1. Tu nhân  

2. Chứng quả  



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.1. Tu nhân 

 

Gồm hai phần: 

1. Nêu thí dụ  

2. Hợp lại để giảng pháp  



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.1.1. Nêu thí dụ: 



Gồm hai phần:  

1. Thí dụ về hai người  

2. Thí dụ về mẹ con  



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.1.1.1. Thí dụ về hai người 



Chánh kinh:  

 Thí  như  hữu  nhân, nhất chuyên vi ức, nhất nhân chuyên vong. Như 

 thị  nhị  nhân,  nhược  phùng  bất  phùng,  hoặc  kiến  phi  kiến.  Nhị  nhân 

 tương ức, nhị ức niệm thâm. Như thị nãi chí tùng sanh chí sanh, đồng ư 

 hình ảnh, bất tương quai dị. 

(Ví  như có  người,  một  người chuyên  nhớ,  một  người chuyên quên.  Hai 

người như thế dù gặp mà như chẳng gặp, hoặc có thấy nhau cũng như không 

thấy. Hai người nhớ nhau, hai cái nhớ ấy càng sâu. Như thế cho đến từ đời 

này sang đời khác như hình với bóng chẳng hề trái nghịch, sai khác nhau)  



Sớ:  Trước  hết  thí  dụ  chỉ  có  một  người  nhớ  thì  sẽ  có  sự  chia  lìa.  “Hữu 

 nhân” :  Chúng  sanh  và  Phật  được  ví  như  hai  người.  “Nhất  chuyên  vi  ức”  

(Một  người  chuyên  nhớ):  Ví  như  Phật  nghĩ  tới  chúng  sanh.  “Nhất  nhân 

 chuyên vong”  (một người chuyên quên) ví cho chúng sanh chẳng niệm Phật. 

 “Nhược phùng bất phùng, hoặc kiến phi kiến” (Dù  gặp  mà  như chẳng  gặp, 

hoặc  có  thấy  nhau  cũng  như  không  thấy):  Do  Phật  chuyên  nghĩ  tới  chúng 

sanh,  chẳng  lúc  nào  không  ở  trước  chúng  sanh  mà  nay  [chúng  sanh]  chợt 

gặp,  chợt  thấy,  nên  nói   “hoặc  phùng,  hoặc  kiến” (hoặc  gặp,  hoặc  thấy). 

Chúng sanh chuyên chẳng niệm Phật, tuy Phật ở ngay trước mặt chúng sanh 

mà vẫn bỏ qua chẳng thấy, nên nói  “bất phùng, phi kiến” (cũng như chẳng 

thấy, chẳng gặp). 

Từ chữ  “nhị nhân”  trở đi là thí dụ kế tiếp: Hai người cùng nhớ thì chẳng 

chia lìa.  “Nhị nhân tương ức”  (Hai người nhớ nhau): Ví như chúng sanh và 

Phật cùng niệm.  “Nhị ức niệm thâm” (Hai cái nhớ ấy càng sâu): Sánh ví sự 

nghĩ nhớ ấy dẫu lâu ngày vẫn chẳng quên.  “Như thị”  là từ ngữ dùng để kết 

thúc thí dụ.  “Nãi chí” (cho đến) là từ ngữ nói tóm lược, tức là nói: Nếu có 

thể niệm như thế chắc chắn sẽ thường thấy nhau trong mọi lúc.  “Tùng sanh 

 chí  sanh...  bất  tương  quai  dị” (Từ  đời  này  qua  đời  khác...  chẳng  sai  khác 

nhau): Ví von đời đời chẳng lìa nhau vậy.  “Đồng ư hình ảnh” (Như hình với 

bóng): Chúng sanh  và Phật đời đời chẳng  bỏ lìa  nhau,  ví  như hình  và bóng 

không hề chống đối, khác biệt nhau! 



Sao: Nói  “Phật chuyên nhớ”  là gồm hai ý:  

1) Một là Phật có nguyện đại bi. 

2) Hai là lúc Phật còn tu nhân, tự quả (quả vị của chính  mình) còn chưa 

viên  mãn  mà đã niệm niệm chẳng bỏ chúng sanh, huống là sau khi Ngài 

đã đắc quả, há còn  nghĩ chuyện  gì khác hay sao? Như vậy thì Phật  nghĩ 

tới chúng sanh ân cần, khẩn thiết, không chi hơn được nữa! 

 “Chúng sanh chuyên quên”  cũng có hai nghĩa:  

1) Một là chúng sanh chẳng có Tín, Hạnh, Nguyện. 

2) Hai  là chúng sanh còn đang  mê, bị khổ sở vì  Hoặc  nghiệp trói buộc, 

Nhân quả cõi trời, cõi người còn chưa thể tu được, huống là Phật quả mà dễ 

đạt được ư? Như vậy là cái tâm niệm Phật bị vùi lấp, ẩn mất, chẳng thể phát 

ra. 

 “Hoặc  phùng” (chợt  gặp  gỡ’)  là  chư  Phật,  Bồ  Tát  chẳng  trái  bổn 

nguyện, dạo trong cõi Sa Bà hóa độ khiến cho chúng sanh ngẫu nhiên được 

gặp gỡ, mà chúng sanh vẫn để lỡ dịp. Như gặp ngài Văn Thù chỉ thấy là một 

ông già hay bà già nghèo khổ v.v… Hoặc thấy được tướng mạo thật sự của 

Ngài  cũng  chẳng  đạt  được  lợi  ích  nơi  pháp.  Đấy  là  vì  bị  Hoặc  nghiệp 

chướng ngại, che lấp liền lầm lẫn thấy tướng hèn kém. Như kẻ phước mỏng 

trông thấy vật báu, cho là rắn, là ếch, huống chi thánh hiền cố ý vờ ẩn giấu 

tướng  thật  ư?  “Chúng  sanh  và  Phật  cùng  niệm” :  Chúng  sanh  niệm  Phật 

giống  như  Phật  nghĩ  tới  chúng  sanh.  “Nhớ  lâu  chẳng  quên”   là  trong  mỗi 

thời khắc luôn giữ trong lòng, tuy trải qua nhiều năm lắm tháng cho tới khi 

chết đi vẫn chẳng quên vậy. 

 “Kết thúc phần thí dụ”  thì [thí dụ] chỉ cho sự nhớ nghĩ nhau sâu xa trong 

phần trên.  “Từ ngữ tóm lược”   nghĩa  là không chỉ  riêng trong  một kiếp này 

thường được thấy Phật, mà cho đến những kiếp khác, đến cùng tột đời vị lai 

vẫn  thường  được  thấy  Phật.  “Chống  đối”   là  trái  nghịch,  “khác  biệt”   là  rời 

lìa. 

 “Hình với  bóng” :  Nêu  đại  lược  một  việc  để  sánh  ví  sự chẳng  lìa.  [Nói 

chi tiết hơn thì] như âm thanh và tiếng vọng, nước và sóng, gương và hình, 

đều chẳng thể rời  lìa  nhau.  Hơn  nữa,  hình  và bóng  này,  gần  thì để đối ứng 

với thí dụ trong đoạn kinh tiếp theo cho phù hợp với ý nghĩa của đoạn kinh 

văn nhằm chỉ rõ sự lợi ích do được thấy Phật; xa là đối ứng với ý chứng quả 

của đoạn kinh văn trong phần sau nhằm minh thị hai sự lợi ích: Thấy Phật và 

thành  Phật  (Trong  hiện  tại  và  tương  lai  thấy  Phật  là  một  lợi  ích;  tâm  mở 

mang, phát khởi giống như nhiễm mùi hương là lợi ích thứ hai). 

Do  vậy, ứng theo  ý  này, có thể  giải thích  như sau: Nhất  tâm  niệm Phật 

như thế thì tâm đồng với Phật. Tâm đồng thì hình cũng đồng. Hình đồng thì 

bóng cũng  đồng. Chẳng phải chỉ  trong đời này  mà trong  đời đời kiếp kiếp, 

hình  và  bóng  đều  đồng.  Kinh  Lăng  Nghiêm  dạy:   “Dung  mạo  giống  như 

 Phật,  tâm  tướng  cũng  đồng.  Thân  tâm  hợp  thành,  nên  gọi  là  Pháp  Vương 

 Tử”.   Do  ý  này  chẳng  trái  nghịch  ý  của  chánh  kinh  nên  lời  Sớ  không  giải 

thích. 



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.1.1.2. Thí dụ về hai mẹ con: 



Chánh kinh:  

 Thập phương Như Lai, lân niệm chúng sanh như mẫu ức tử. Nhược 

 tử đào thệ, tuy ức hà vi? Tử nhược ức mẫu, như mẫu ức thời. Mẫu tử lịch 

 sanh, bất tương vi viễn. 

(Mười  phương  Như  Lai  thương  nhớ  chúng  sanh  như  mẹ  nhớ  con.  Nếu 

con bỏ trốn dẫu nhớ cũng chẳng làm gì được! Nếu con nhớ  mẹ như khi  mẹ 

nhớ con thì mẹ con trải qua nhiều đời chẳng xa cách nhau) 



Sớ:  Thí  dụ  về  hai  người  trong  phần  trên  là  phiếm  chỉ  về  thân  hữu,  vẫn 

cảm thấy còn lỏng lẻo, chưa sát sao; nên ở đây lại đem tình mẹ con thân thiết 

nhất để làm thí dụ nhằm khiến cho người nghe dấy lên tín hạnh vậy. Trong 

phần này cũng có hai điều:  

1)  Một  là  thí  dụ  chỉ  có  một  người  nhớ  sẽ  có  xa  lìa.  Ba  câu  đầu  (tức 

 “Thập  phương  Như  Lai,  lân  niệm  chúng  sanh” (Mười  phương  Như  Lai 

thương nhớ chúng sanh như mẹ nhớ con)) tương ứng với thí dụ “một người 

chuyên nhớ” ở phần trên. Hai câu kế tiếp (tức câu  “Nhược tử đào thệ, tuy ức 

 hà vi”  (Nếu con bỏ trốn, dẫu nhớ cũng chẳng làm gì được?)) ứng với thí dụ 

“một  người  chuyên  quên”  ở  phần  trên.  Như  Lai  là  mẹ;  chúng  sanh  là  con. 

Trong  những tình thương  yêu bao dung  nhất trong thế  gian,  không  gì  bằng 

tình mẹ. Nếu con ngỗ nghịch, vong ân bội nghĩa, có lẽ lòng mẹ sẽ bớt nghĩ 

tới, tâm sanh lòng hối tiếc; nhưng Phật nghĩ tới chúng sanh còn hơn cả mẹ. 

Kẻ nghịch ác nặng nề, đức Phật càng nghĩ đến kẻ ấy sâu đậm hơn. Thậm chí 

Phật  vào  trong  địa  ngục  A  Tỳ  chịu  khổ  vô  lượng  thay  cho  chúng  sanh  ấy. 

Hơn nữa, mẹ nhớ con lòng từ ái chỉ được một đời, còn Phật nghĩ tới chúng 

sanh, tâm Từ vô tận, đời đời theo chúng sanh, chẳng hề lui sụt, thay đổi! Vì 

vậy, nói:  “Phật nghĩ tới chúng sanh như mẹ nhớ con”. “Nhược tử đào thệ” 

(Nếu con bỏ trốn): Ví như chúng sanh chẳng niệm Phật, đọa vào ác đạo chịu 

khổ.  “Tuy ức hà vi” (Dẫu nhớ cũng chẳng làm gì được) là thí dụ nhằm ngụ 

ý: Chỉ riêng mình Như Lai nhớ tới chúng sanh thì vô ích. 

2)  Từ  chữ   “nhược  tử” (nếu  con)  trở  đi  chính  là  thí  dụ  sau:  Hai  người 

cùng nhớ nhau sẽ chẳng xa lìa. Hai câu đầu [trong đoạn này] tương ứng với 

 “nhớ nghĩ sâu xa”  ở phần trên. Hai câu cuối tương ứng với  “đời đời chẳng 

 khác biệt”  ở phần trước.  Tức  là chúng sanh  trong sáu đường kính  mộ  nghĩ 

nhớ Như Lai giống hệt như Như Lai xót nghĩ chúng sanh thì mới có thể cảm 

ứng đạo giao, chúng sanh và Phật chẳng hai vậy. Do vậy, vào đời Cao Tề42, 

hòa  thượng  Đại  Hạnh  nói:   “Tôn  sùng  niệm  Phật,  bốn  chữ  dạy  răn.  Tức  là 

 hai  chữ  Tin,  Nhớ  chẳng  lìa  trong  tâm;  hai  chữ  Xưng,  Kính  chẳng  lìa  cửa 

 miệng. Tùy lòng sớm tối, trọn chẳng còn trụ vào pháp Sa Bà nữa. Ðấy gọi là 

 yếu quyết bậc nhất để niệm Phật vậy”. 



Sao:  Chữ   “phiếm  chỉ”   hàm  ý  thầy  trò,  vua  tôi,  đều  gộp  trong  ấy.  Tiếp 

theo là phần giải thích từ chữ  “Như Lai”  trở đi: 

Hỏi:  Trong  phần  trước  nói   “niệm  Phật  là  chỉ  niệm  Di  Ðà,  chẳng  niệm 

 chư Phật” , sao ở đây lại nói mười phương Như Lai? 

Ðáp: Có hai ý:  

1) Một là chỉ Di Ðà Phật, vì trong mười phương ba đời có vô lượng Phật 

Di Ðà. Quán Kinh dạy:  “Từ phương dưới cõi của Kim Quang  Phật cho tới 

 phương trên là cõi của Quang Minh Vương Phật, trong khoảng giữa ấy, có 

 vô lượng phân thân Vô Lượng Thọ Phật nhiều như số vi trần”.   

2) Hai là chỉ chung mười phương chư Phật, tức là chẳng phải riêng mình 

đức  Phật  Di  Ðà  của  chúng  ta  có  bi  nguyện  như  thế  mà  mười  phương  chư 

Phật cũng đều nghĩ thương chúng sanh như vậy. Điều này tỏ rõ sự thật “Phật 

Phật  đạo  đồng”.  Trong  phẩm  Vấn  Minh  của  kinh  Hoa  Nghiêm  có  chép: 

 “Các đức Như Lai trong mười phương có cùng chung một Pháp Thân, một 

 tâm,  một  trí  huệ,  sức  vô  úy  cũng  vậy” .  Kinh  Lăng  Già,  quyển  thứ  tư  chép 

rằng:   “Hết  thảy  chư  Phật  có  bốn  thứ  bình  đẳng,  ấy  là:  tự  bình  đẳng,  ngữ 

 bình  đẳng,  thân  bình  đẳng,  pháp  bình  đẳng43”.   Quán  kinh  dạy:   “Thấy  Vô 

 Lượng Thọ Phật tức là thấy mười phương vô lượng chư Phật”. 

 “Xót nghĩ”  là như kinh Tam Muội nói:  “Tâm chư Phật là đại từ bi. Chỗ 

 duyên  của  lòng  từ  bi  chính  là  duyên  nơi  chúng  sanh  đang  khổ.  Lúc  thấy 

 chúng sanh chịu khổ não, [chư Phật liền] như bị tên trúng tim, muốn dứt nỗi 

 khổ cho họ” .  Bởi thế,  người cầu  vãng sanh chớ  nên suy  nghĩ ta  xấu ác, rồi 

nghi ngờ Phật chẳng đến tiếp dẫn. Có ai biết tâm Phật chuyên thực hiện đủ 

thứ cách cứu độ chúng sanh đang ở trong cảnh trái nghịch, đau khổ. Sao lại 

tự sanh lòng nghi ngờ, chướng ngại, cam tâm hướng đến đau khổ vậy? 

Hỏi:  Hai  câu   “bỏ  trốn…”   cùng  với  ý  “chuyên  quên,  dẫu  gặp  cũng  như 

chẳng gặp” đã nói trong phần trên có sai biệt hay không? 

Ðáp:  Vừa  giống,  vừa khác. Giống  là  nếu chẳng  niệm Phật sẽ chẳng thể 

thấy Phật; dẫu thấy Phật cũng chẳng thể hưởng pháp lợi. Do vậy, cũng giống 

như  bỏ  trốn  chẳng  khác,  nhớ  kẻ  ấy  để  làm  gì?  Chỗ  khác  là  trong  thí  dụ  ở 

phần trước vẫn còn chỉ rõ ý nghĩa: Nếu chúng sanh cũng có lúc niệm, nhưng 

niệm chẳng khẩn thiết, nhớ chẳng sâu cho nên dẫu có  gặp cũng  như không 

gặp  thì sự tưởng  nhớ chúng sanh của Phật còn có  lợi  ích. Chứ trong thí dụ 

này đã  nói  rõ: Chúng sanh không chỉ  quên niệm  mà còn báng  Phật. Do bất 


tín  nên đọa trong tam đồ, chịu  vô  lượng khổ  ví  như chúng sanh đã bỏ trốn, 

chư Phật nghĩ nhớ vô ích. Đối với sự cảm ứng giữa chúng sanh và Phật thì 

con ví cho chúng sanh cảm; mẹ ví như Phật ứng. Do đạo giao chẳng hai nên 

hòa hợp, chẳng trái nghịch. 

Từ chữ  “do vậy, vào đời Cao Tề”  trở đi, hòa thượng bàn rằng: Để vãng 

sanh  Tịnh  Độ  cần  phải  có  Tín  (lòng  tin).  Một  ngàn  kẻ  tin  thì  một  ngàn  kẻ 

vãng  sanh,  một  vạn  kẻ  tin  thì  một  vạn  kẻ  được  vãng  sanh.  Tin  tưởng  vào 

danh  hiệu  của  Phật,  miệng,  ý  chẳng  lìa  [danh  hiệu  ấy],  chư  Phật  liền  cứu, 

chư Phật liền che chở, tâm thường nhớ Phật, miệng thường xưng danh, thân 

thường tôn kính thì mới gọi là thâm tín (tin tưởng sâu đậm). 

 

---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.1.2. Hợp lại để giảng pháp 

 

Chánh kinh:  

 Nhược  chúng  sanh  tâm,  ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất 

 định kiến Phật. 

(Nếu tâm chúng sanh nhớ Phật, niệm Phật, hiện tiền, tương lai, nhất định 

thấy Phật). 



Sớ: Nói  “chúng sanh tâm”  nhằm loại trừ “miệng niệm nhưng tâm chẳng 

niệm”.  Ức  là  nhớ  giữ  chẳng  quên.  Niệm  là  tâm  thường  khăng  khăng  nghĩ 

đến.  Thêm  nữa,  lúc  đầu  ngẫu  nhiên  miễn  cưỡng  ghi  nhớ  thì  gọi  là  Ức.  Về 

sau, lâu ngày thuần thục vượt khỏi duyên niệm thì gọi là Niệm. Lại nữa, Ức 

là tạm niệm (tạm thời nghĩ tới), nghĩa là một lần nhớ; còn Niệm là nhiều lần 

nhớ, tức là nói về thường niệm. Nếu là Sự Ức Niệm (ức niệm về mặt Sự) thì 

là  chuyên  tâm  chú  ý,  chẳng  để  cho  có  mảy  may  tạp  duyên.  Nếu  là  Lý  Ức 

Niệm thì chỉ có giác minh mầu nhiệm chiếu trọn pháp giới. 

Phật cũng có hai nghĩa:  

- Một là sự tướng, tức là ba thân hay mười thân. 

- Hai là lý tánh, chỉ là Nhất Chân pháp giới. 

Thêm nữa, trong Sự Ức Niệm Phật và Lý Ức Niệm Phật, mỗi thứ lại có 

hai loại: Một là hành theo thứ tự (Hạnh Bố), hai là viên dung. Nghĩa là:  

1) Trước  hết niệm  Hóa Thân, Báo Thân, rồi  mới  niệm  Pháp Thân  v.v... 

là thứ tự của Sự Ức Niệm. Nếu ba thân hay mười thân đều cùng tại nhất tâm 

thì là Sự Ức Niệm trong cùng một lúc (còn gọi là Sự Ức Niệm viên dung). 

2)  Trước  hết  là  Không,  kế  đến  là  Bất  Không,  cuối  cùng  là  Không  Bất 

Không; đấy  là  Lý Ức Niệm Phật được hành theo thứ tự. Nếu Phật trong  ba 

Như  Lai  Tạng  tâm  được  niệm  trong  cùng  một  lúc  thì  là  Lý  Ức  Niệm  Phật 

viên dung vậy. 

Hỏi: Nếu ngoài tâm có Phật thì làm sao dung được Lý Niệm? Còn nếu ở 

ngoài tâm không có Phật, sao lại dùng Sự để thực hiện? 

Ðáp:  Ngoài  tâm  có  Phật  chính  là  do  đức  Phật  ở  trong  tâm  của  ta  biến 

thành  vị  Phật bên  ngoài.  Kinh dạy:   “Chánh Tri của chư Phật từ tâm tưởng 

 sanh”  nên cần phải Lý niệm. Ngoài tâm không Phật nhưng mượn đức Phật ở 

ngoài tâm nhằm hiển lộ vị Phật trong tâm mình. Kinh dạy:  “Lúc tâm tưởng 

 Phật, tâm này làm Phật” , nên phải dùng Sự để niệm. Nếu lìa hai cách niệm 

Sự và Lý, sao gọi “tâm chính là Phật, Phật chính là tâm” cho được? 

Hỏi: Nếu Phật chính là tâm thì chỉ nên niệm tâm, sao lại phải niệm Phật? 

Lại nữa, tâm chính là Phật thì chỉ nên niệm Phật, cần gì niệm tâm? 

Ðáp: Chỉ chấp tâm chính là Phật, chẳng biết chính tâm tánh bổn giác của 

ta  chính  là  vị  Phật  giác  ngộ  rốt  ráo  kia.  Kinh  dạy:   “Tâm  này  chính  là  ba 

 mươi  hai  tướng  của  Phật”   nên  niệm  Phật  chẳng  trở  ngại  gì.  Lại  còn  chấp 

tâm này là Phật, chẳng biết đức Phật giác ngộ rốt ráo kia chính là tâm tánh 

Bổn Giác của ta. Kinh dạy:  “Chư Phật vào trong tâm của chúng sanh”  nên 

chẳng ngại niệm tâm. Nếu chỉ niệm riêng tâm hay Phật thì nghĩa [“tâm chính 

là Phật, Phật chính là tâm”] sẽ chẳng thành. 

Hỏi:  Nhất  Chân  pháp  giới,  Thể  không  hai  tướng,  cớ  sao  có  việc  niệm 

Phật ở trong hay ngoài tâm? 

Ðáp: Nhất Chân pháp  giới  vốn chẳng trong  hay  ngoài, chẳng thuộc  nơi 

tâm  hay Phật. Phật tự chứng [Nhất Chân pháp  giới] đến cùng cực, biết tâm 

chúng sanh đều chấp Có liền muốn khiến cho chúng sanh khai ngộ nên chia 

thành hai nghĩa tâm và Phật. Phật là ngoại cảnh, tâm là nội cảnh. Công phu 

ức niệm thành tựu sẽ tự nhiên chứng biết  “Tâm: không có tâm ở ngoài Phật, 

 Phật:  không  có  Phật  ở  ngoài  tâm!”   Duy  nhất  pháp  giới,  chứa  đựng  trọn 

khắp vô tận. 

 “Hiện  tiền  thấy  Phật” :  Chẳng  lìa  Hiện  Ấm44  mà  trong  Định  được 

thấy, hoặc trong mộng được thấy.  “Tương lai thấy Phật”  chính là khi báo 

thân đã chấm dứt, Ngũ Ấm tan hoại, thấy Phật đến đón, hoặc ở trong đài 

hoa mà thấy Phật. 

Nói  “nhất định”  là vì có hai ý:  

1)  Một  là  cảm  ứng  đạo  giao  khó  thể  nghĩ  bàn.  Tức  là  tin  rằng  tâm 

chính là Phật, chuyên dùng Sự niệm để niệm tướng hảo của Phật nên thấy 

Quả  Báo  Phật  đi  vào  trong  tâm  mình.  Kinh  dạy :  “Tâm  này  làm  Phật. 

 Chư Phật Như Lai vào trong tâm tưởng của hết thảy chúng sanh”.   

2) Hai là Thỉ Giác và Bổn Giác khế hợp với nhau, pháp đương nhiên 

như  vậy.  Tức  là:  Tin  được  Phật  chính  là  tâm,  chuyên  nơi  Lý  niệm  để 

niệm đức Phật trong bổn tánh nên thấy Pháp Thân Phật hiện trong tự tâm. 

Kinh dạy:  “Tâm này là Phật, lúc tâm tưởng Phật thì tâm này chính là ba 

 mươi hai tướng”.  Trong  đoạn  này chẳng  gộp ý “Phật  niệm chúng sanh” 

vào lời giảng vì chú trọng đến khía cạnh “chúng sanh niệm Phật” vậy. 



Sao:  Từ  chữ  “Ức”  trở  đi,  như  trong  Duy  Thức  nói:   “Sao  gọi  là  niệm? 

 Đối với cảnh từng quen, lấy tâm nhớ rõ chẳng quên làm tánh, dựa chắc vào 

 đó  để  làm  nghiệp.  Tức  là  nhiều  lần  nhớ  giữ  cảnh  đã  từng  được  cảm  nhận 

 chẳng  để  quên  mất  thì có  thể  dẫn  đến  Định.  Đối  với  cảnh  chưa  từng  nhận 

 lãnh hoàn toàn chẳng khởi niệm. Nếu đã từng nhận lãnh mà chẳng thể nhớ 

 rõ thì niệm cũng chẳng sanh”. 

Ngài Từ Vân Sám Chủ nói:  “Phàm trải qua các duyên, sự việc, mà trong 

 tâm chẳng quên Phật thì gọi là Ức Niệm. Ví như người đời tâm gắn chặt nơi 

 chuyện gì đó, dù nói năng, đến, đi, ngồi, nằm, làm lụng các thứ vẫn chẳng 

 gây trở ngại cho sự thầm nhớ” . Việc trên đây (tức Ức Niệm) cũng giống hệt 

như  vậy.  Cái  tâm  niệm  Phật  cũng  phải  nên  giống  như  thế.  Nếu  như  quên 

mất,  hãy  nhiều  lần  gom  tâm  trở  lại.  Lâu  ngày  sẽ  thành  tánh,  tùy  ý  thường 

nhớ. Lại nữa, nhận biết tâm vừa dấy lên đôi chút ác niệm liền nghĩ ngay đến 

Phật, do bởi Phật lực, ác niệm sẽ tự dứt. Nếu thấy người khác chịu khổ, do 

tâm niệm Phật liền thương xót họ, nguyện họ được lìa khổ. Buộc lòng niệm 

Phật liên tục như thế sẽ có thể hoàn thành hết thảy công đức Tịnh Độ. 

Từ chữ  “nếu là Sự Ức Niệm”  trở đi, lời Sớ hàm ý: Chuyên tâm ức niệm 

trong  đoạn  này  cũng  như đoạn   “thâu  nhiếp  các  căn  tịnh niệm”   trong  phần 

sau  của  kinh  văn  chính  là  nói  tới  “nhất  tâm  bất  loạn”  hoặc  “nhất  hướng 

chuyên niệm” (một mực chuyên niệm) trong kinh Di Ðà, hoặc “nhất tâm hệ 

niệm” trong Quán kinh, đều bao gồm cả Sự lẫn Lý. Sự là có thể đối với mọi 

thứ  mình đã trải qua  luôn  [nghĩ  nhớ] phân  minh đức Phật ở trong tâm. Chỉ 

một  niệm  này,  không  có  niệm  nào  khác,  niệm  niệm  liên  tục  sẽ  thành  tựu 

công phu Định lực. Khởi Tín Luận viết:  “Dùng nhân duyên để chuyên dốc ý 

 niệm Phật”  là nói về ý này vậy. Về Lý thì Năng và Sở như một, tâm và Phật 

chẳng hai; chỉ có một duyên này, chẳng có chuyên nào khác. Duyên tâm tự 

tại,  thành  tựu  huệ  lực,  như  Khởi  Tín  Luận  đã  nói:   “Tuy  niệm  nhưng  vẫn 

 chẳng có người niệm thì mới là niệm’. 

Lại  như  Phổ  Môn  Sớ  có  câu:   “Nếu  dụng  tâm  giữ  sao  cho  niệm  chẳng 

 gián  đoạn  thì  gọi  là  Sự  Nhất  Tâm.  Nếu  hiểu  được  niệm  tâm  ấy  bốn  tánh 

 chẳng  sanh  thì  gọi  là  Lý  Nhất  Tâm” .  Ðối  với  bốn  thứ  hay  năm  cách  niệm 

Phật nói trong phần trước, mỗi một thứ đều có đủ cả hai cách niệm Sự và Lý 

này. 

Hỏi: Bốn cách và năm môn niệm Phật ở phần trước cùng với Sự và Lý ở 

đây đều ước theo nghĩa năng niệm thì có gì khác nhau đâu? 

Ðáp:  Bốn  hay  năm  cách  [niệm  Phật]  đã  nói  trong  phần  trước  là  nhằm 

thuật bày pháp môn [Niệm Phật] có lắm phương tiện [để tu tập]; còn Lý, Sự 

ở đây là ước theo hành nhân dụng tâm sai khác [như thế nào]. Do vậy trong 

bốn cách hay trong năm môn Niệm Phật, ắt trọn đủ hai tâm. Trong hai tâm, 

ắt bao gồm bốn cách, năm môn chẳng hỗn độn vậy. 

Hỏi: Lý, Sự trong phần này so với bốn cách, năm môn Niệm Phật ở phần 

trước, nếu phán định Sự quán, Lý quán thì sai khác ra sao? 

Ðáp:  Trong  phần  trước  là  phán  định  riêng  biệt.  Bốn  cách  lẫn  năm  môn 

Niệm  Phật đều thuộc  về cả Sự lẫn  Lý. Còn ở đây  là phán định chung,  mỗi 

một môn trong bốn cách hay năm môn ấy đều có đủ Sự lẫn Lý. Nếu so sánh 

thì phần trên là giải thích đại lược, ở đây giảng chi tiết, cho nên chẳng giống 

nhau. Đối với hai cách niệm này (tức Sự niệm và Lý niệm) tuy chẳng được 

khuyết cách nào, nhưng vẫn có bậc thượng trí chuyên Lý niệm hoặc kẻ độn 

căn  chuyên  Sự  niệm,  hoặc  người  bậc  trung  kiêm  cả  Sự  niệm  lẫn  Lý  niệm, 

đều  là thuận theo căn cơ đáng  nên  tu tập  như thế  nào để chẳng bị trở  ngại. 

Hễ được thấy Phật thì lợi ích vẫn như nhau. 

Đối  với  câu   “Phật  cũng  có  hai  nghĩa...”   có  lời  gạn  rằng:  Vì  sao  Pháp 

Thân trong ba thân, Trí Không Thân trong mười thân cũng bị gọi là Sự? 

Ðáp: Do thuộc về số lượng (ba và mười là con số), do thuộc về Phật thân 

vậy (thân tướng chính là Sự). 

Hỏi:  Khởi  Tín  Luận  viết:   “Nếu  ai  chuyên  niệm  Di  Ðà  Phật  thì  do  căn 

 lành  đã  tu  liền  được  thấy  Phật” ,  há  chẳng  phải  là  Sự  niệm  hay  sao? Luận 

còn  viết  rằng:   “Nếu  quán  Chân  Như  Pháp  Thân  của  đức  Phật  ấy,  thường 

 siêng tu tập, chắc chắn được vãng sanh” , há chẳng phải là Lý niệm hay sao? 

Nay sao lại bảo rằng Pháp Thân chẳng thuộc Lý niệm? 

Ðáp:  Ðối  với  Báo  Thân,  Hóa  Thân  để  luận  thì  Pháp  Thân  thuộc  về  Lý 

niệm.  Nay  đem  so  với  Nhất  Chân  thì  Pháp  Thân  lại  thuộc  về  Sự.  Bởi  vậy, 

trong kinh Văn Thù Bát Nhã khi giảng về Nhất Hạnh Niệm Phật tam-muội, 

trước  hết  giảng  về pháp  giới bất động, buộc duyên  nơi pháp  giới  v.v... Ðại 

Sớ cũng giảng:  “Nhất pháp giới hạnh cũng không có một thứ gì”.  

Hỏi:  Mười  thân  Phật  xuất  phát  từ  kinh  Hoa  Nghiêm,  các  kinh  khác 

không có. Sao nay lại dạy niệm [mười thân ấy]? 

Ðáp: Chư Phật nói ra giáo pháp tuy khác nhưng ba thân, mười thân đều 

giống  nhau.  Quán  Kinh  dạy:   “Chư  Phật  Như  Lai  là  thân  pháp  giới”.   Như 

ngài  Ðức  Vân  [trong  kinh  Hoa  Nghiêm]  chỉ  niệm  mười  thân  Phật.  Thanh 

Lương  Sớ  Sao  cũng  giảng:   “Niệm  Phật  tam-muội  ấy  xét  về  Tổng  tướng  là 

 một,  nhưng  Biệt  tướng  thì  chia  thành  ba  thân  hay  mười  thân,  tu  quán  đều 

 khác”.  Ba thân là nói niệm Pháp Thân, Báo Thân, Hóa Thân Phật. Trong ba 

thân mỗi thân đều có y báo, chánh báo, nên lại thành ra sáu phép Quán. Tức 

là  niệm  pháp  tánh,  thân,  cõi  nước  là  y  báo  và  chánh  báo  của  Pháp  Thân. 

Niệm Báo Thân, cõi Hoa Tạng v.v... là y báo, mười thân tướng hải v.v... là 

chánh  báo.  Niệm  những  sự  như  tịnh  độ,  nước,  chim,  cây  cối,  đều  là  chỗ 

nương tựa (y báo) của Hóa Thân, ba mươi hai tướng v.v… là chánh báo của 

Hóa Thân. Mười thân là “Niệm, Nguyện, Trí, Pháp, Lực, Trì, Ý Sanh, Hóa, 

Oai Thế và Bồ Đề”, thân phước đức, tướng hảo trang nghiêm. Các thứ như 

thế tạo thành cảnh Đế võng45 liền nhập môn Niệm Phật của Phổ Hiền. Điều 

này  đã  được  giảng  rõ  trong  cuốn  sáu  mươi  hai  [của  bộ  Bát  Thập  Hoa 

Nghiêm]. 

 “Hạnh  Bố”   là  tu dần dần  theo thứ tự  vậy.  “Viên dung”   là [tu trọn  mọi 

hạnh] trong một niệm. Bậc lợi căn thì viên dung; còn kẻ hạ căn, ngu độn thì 

phải lần lượt thực hành, hạng trung căn thì không nhất định. Hơn nữa, hoặc 

là bậc lợi căn tu tập trước Lý sau Sự, kẻ độn căn thì trước Sự sau Lý, đều là 

nhằm thích hợp căn cơ, chứ chẳng có một tướng nhất định. 

Nói   “trước  hết  là  Không”   là  ước  theo  Tam  Như  Lai  Tạng46  tâm  minh 

trong quyển bốn kinh Lăng Nghiêm. Nếu xét theo pháp giới của cái Lý đang 

được  niệm  thì  nên  nói:  Trước  hết  là  niệm  đức  Phật  trong  Vô  Vi  Lý  pháp 

giới,  kế  đến  là  niệm  đức  Phật  trong  Hữu  Vi  Sự pháp  giới,  sau  đấy  là  niệm 

đức Phật trong Lý Sự Vô Chướng Ngại pháp giới, bởi pháp giới và Như Lai 

Tạng đều cùng là một tâm vậy, chỉ nói trước hay sau mà thôi. Từ chữ  “Hỏi: 

 Nếu”  trở đi là lời gạn chung. Trước hết, giải thích trong hai niệm, tùy ý dùng 

một thứ, chẳng cần phải kiêm trọn cả  hai  cho khó. Kế đó  là  giải thích  giữa 

“tâm chính là Phật” và “Phật chính là tâm”, niệm thứ nào cũng được, chẳng 

bắt buộc phải tu hết cho khó khăn. Ba là giải thích: Niệm “tâm chính là Phật, 

Phật chính là tâm” để thành hai thứ tâm và Phật cùng giữ được sẽ khó khăn. 

 “Trong Định được thấy”  là như trong quyển bốn mươi sáu của kinh Hoa 

Nghiêm  đã  dạy:   “Nếu  có  chúng  sanh  chuyên  tâm  ức  niệm  thì  Phật  hiện 

 trước  mặt  họ” .  Quyển  sáu  mươi  hai  chép:   “Trụ  trong  Tự  Tại  Tâm  Niệm 

 Phật  môn,  tùy  theo  ý  mình  ưa  thích  mà  [Phật]  hiện  hình  tượng  vậy.  Trụ 

 trong  Nhất  Thiết  Cảnh  Niệm  Phật  môn  sẽ  thấy  Phật  hiện  trong  khắp  các 

 cảnh”.   Kinh  Lăng  Già  dạy:   “Chư  Phật  có  hai  thứ  gia  trì,  tức  là  khiến  cho 

 [chúng  sanh]  nhập  tam-muội  và  hiện  thân  quán  đảnh.  Các  hàng  Bồ  Tát 

 được hai thứ gia trì này sẽ có thể đích thân thấy hết thảy chư Phật”.  Quán 

kinh  dạy :  “Vô  Lượng  Thọ  Phật,  tướng  hảo,  quang  minh,  trọn  khắp  mười 

 phương  cõi,  nhiếp  thủ  chúng  sanh  niệm  Phật  chẳng  bỏ  nên  trong  Thiền 

 Quán [hành nhân niệm Phật] đều được thấy”.   

 “Trong  mộng  được  thấy”   là  như  kinh  Pháp  Hoa  chép:   “Hoặc  ở  trong 

 mộng  thấy  các  đức  Như  Lai  ngồi  trên  tòa  sư  tử  thuyết  pháp  giữa  [thính 

 chúng]  vây  quanh” .  Phần  kinh  văn  nói  về  Bậc  Hạ  Vãng  Sanh  trong  kinh 

[Đại] Di Đà (Vô Lượng Thọ Kinh) có chép:  “Người ấy lúc lâm chung mộng 

 thấy đức Phật ấy cũng được vãng sanh”. 

 “Khi báo thân chấm dứt sẽ thấy  Phật”   là  như kinh Xưng Dương Công 

Ðức  Chư  Phật  đã  dạy:   “Nếu  được  nghe  danh  hiệu  Di  Ðà,  nhất  tâm  tin ưa, 

 khi người ấy mạng chung, A Di Ðà Phật sẽ ở trước mặt người ấy”.  Cổ Âm 

Vương Kinh47 chép:  “Nếu có người thọ trì danh hiệu đức Phật ấy, khi lâm 

 chung, A Di Ðà Phật liền cùng đại chúng ở trước mặt kẻ ấy khiến cho kẻ ấy 

 được thấy”.   

 “Trong  hoa  được  thấy”   là  như  trong  phần  Hạ  Phẩm  Trung  Sanh  của 

Quán Kinh đã nói:  “[Gió] thổi các hoa trời, trên mỗi hoa đều có hóa Phật, 

 Bồ Tát,  nghênh  tiếp  người  ấy,  như  trong  khoảng  một  niệm  liền  sanh  trong 

 hoa sen. Trải qua sáu kiếp, hoa sen mới nở, được Quán Âm, Thế Chí giảng 

 kinh điển cho”. 

Hỏi:  Nay  có  kẻ  chuyên  tâm  niệm  Phật,  trong  Định  hoặc  trong  mộng 

cũng chẳng thấy Phật.  Lại có người suốt đời  niệm Phật,  nhưng đến  lúc  lâm 

chung cũng chẳng sanh về Tây phương, là vì sao vậy? 

Ðáp:  Chuyên  tâm  niệm  Phật  nhưng  trong  Định  lẫn  trong  mộng  vẫn 

chẳng thấy Phật là do nghiệp chướng quá khứ nặng nề, thiện lực trong hiện 

tại yếu kém. Hơn nữa, Phật có hai thứ gia bị:  

1) Một  là  đối  với  kẻ  không  có  nghiệp  chướng  liền  gia  bị  rõ ràng  khiến 

cho kẻ ấy đích thân được thấy. 

2) Hai là đối với kẻ chướng nặng liền ngầm gia bị, khiến cho kẻ ấy ngấm 

ngầm  được  lợi  ích.  Do  vậy,  Phổ  Hiền  Bồ  Tát  nói:   “Có  những  chúng  sanh 

 trong tâm phát khởi, tỏa rạng hạnh  Phổ Hiền, khi ấy những phân thân của 

 ta  đều  đến  chỗ  người  ấy.  Nếu  như  người  ấy  do  nghiệp  chướng  sâu  đậm 

 chẳng  thấy  ta,  ta  bèn  thầm  xoa  đỉnh  đầu  người  ấy,  ủng  hộ  cho  người  ấy 

 được thành tựu”. 

Suốt  đời  niệm  Phật  nhưng  chẳng  sanh  về  Tây  Phương  là  do  niệm  Phật 

chẳng tinh thành, sanh lòng ngờ vực, chẳng dốc trọn lòng tin, chẳng nguyện 

vãng sanh, chẳng thể đoạn tham, ái. 

Hỏi: Thiện  căn  trong  hiện  tại  cạn  mỏng  thì  có  thể  tu  tập  để  tăng  thêm; 

nghiệp chướng trong quá khứ sâu nặng thì làm sao biết được để đối trị? 

Ðáp: Có hai cách chọn lựa: 

1)  Nếu  trong  tam-muội  thấy  có  căn  lành  hiện  tướng  thì  biết  trong  quá 

khứ đã gieo các nhân lành. Làm thế nào để điều thiện được phát khởi? Phân 

chia đại lược thành bốn thứ như sau:  

a. Một là niệm Hóa Phật, thiện căn sẽ phát hiện. Trong Niệm Phật tam-

muội,  đột  nhiên  nhớ  tới  Phật  tu  Lục  Độ  vạn  hạnh,  thành  tựu  ba  mươi  hai 

tướng, thân có tướng hảo, quang minh, tâm có trí huệ, thuyết pháp lợi sanh, 

hàng  phục  ma  oán.  Lúc  nghĩ  như  thế  liền  sanh  lòng  kính  yêu,  tam-muội 

được mở mang, phát khởi, tăng tấn Phật hạnh. Hoặc là trong Định thấy thân 

tướng của Phật, tâm liền tin hiểu trong sạch. Hoặc là trong mộng nghe Phật 

thuyết pháp liền giác ngộ Phật tâm. 

b.  Hai  là  niệm  Báo  Thân  Phật,  thiện  căn  sẽ  phát  hiện.  Trong  lúc  niệm 

Phật, chợt  nhớ tới đến thân quả báo  viên  mãn của  Phật đều  là do công đức 

vô  lậu  thành  tựu.  Tướng  hảo,  quang  minh,  mỗi  mỗi  đều  vô  lượng,  thần 

thông,  trí  huệ  tràn  ngập  pháp  giới,  luôn  vắng  lặng  thanh  tịnh  đến  cùng  tột 

đời  vị  lai.  Lúc  nghĩ  như  thế,  huệ  giải  phân  minh,  quyết  định  an  ổn,  thiện 

niệm  liên  tục.  Hoặc  là  trong  Định  nghe  nói  cảnh  giới  Phật  pháp  chẳng  thể 

nghĩ  bàn,  liền  phát  sanh  vô  lượng  pháp  môn  trí  huệ.  Hoặc  là  trong  mộng, 

thấy tám vạn bốn ngàn các tướng tốt lành mầu nhiệm liền nẩy sanh vô lượng 

nguyện hạnh công đức. 

c.  Ba  là  do  niệm  Pháp  Thân  Phật,  thiện  căn  sẽ  phát  hiện.  Trong  tam-

muội,  chợt  nhớ  tới  thân  Chân  Thật  Tánh  của  Phật,  thanh  tịnh  vô  tướng 

dường như hư không. Chỉ là Đệ Nhất Nghĩa Đế, chẳng có cảnh giới Thế Đế, 

lìa sanh, rời diệt, vô tác, vô vi, chẳng đến, chẳng đi, chẳng giảm, chẳng tăng. 

Lúc  nghĩ  như thế, thiện tâm dấy  lên,  nhập Định an  vui, thông đạt  vô  lượng 

pháp môn, hiện khởi vô biên cảnh Phật. Hoặc là trong Định do thấy Phật có 

Pháp  Thân  vi  diệu  trọn  đủ  các  tướng  tốt  liền  được  giác  ngộ,  tuy  xa  lìa 

thường  và  vô thường,  nhưng  lại biến  hiện  thường  và  vô thường. Duy  Thức 

giảng:  “Pháp Thân lấy năm pháp để làm tánh chứ không phải chỉ riêng tịnh 

 pháp  giới  gọi  là  Pháp  Thân”.   Lúc  ngộ  như  thế,  mở  mang,  phát  khởi  Thật 

Trí,  ba  thời  hiện  tiền.  Hoặc  là  trong  mộng,  thấy  Phật  dùng  các  pháp  như 

nghĩa để làm thân, liền được giác ngộ, coi Chân Như là Phật, không cảnh gì 

chẳng  phải  là  Phật.  Ðại  Phẩm48  chép:   “Các  pháp  như  Thật  Tướng.  Chư 

 pháp như thật chính là  Phật. Lìa ngoài điều ấy, chẳng có  Phật nào khác” . 

Lúc ngộ như thế sẽ thanh tịnh sáu căn, pháp tánh hiện tiền. 

d. Bốn  là  niệm  mười thân của  Phật, thiện  căn  phát  hiện. Ở trong Thiền 

Quán,  chợt  nhớ  đến  mây  pháp  giới  thân  Phật,  y  báo,  chánh  báo  viên  dung, 

Chân và Ứng vô ngại, một và nhiều nhập vào nhau, lớn, nhỏ, ẩn, hiện, vừa là 

Lý, vừa là Sự, vừa là người, vừa là pháp, vừa là đây, vừa là kia, vừa là nhân, 

vừa là quả, cũng là chín pháp giới, cũng là Phật giới, cũng là ba thân, cũng là 

mười thân.  Lúc  nghĩ  như thế,  mở  mang phát khởi  vô tận thiện tâm, sanh ra 

vô tận tam-muội, diệt các thứ phiền não, hiển hiện tầng tầng pháp tánh. Hoặc 

là trong Định, thấy Phật vô chướng ngại, trong mỗi cõi, mỗi vi trần Phật đều 

hiện  thân  thuyết  pháp,  liền  chứng  biết  môn  Niệm  Phật  của  ngài  Ðức  Vân, 

xuất sanh  hai  mươi  mốt  môn Niệm  Phật.  Sau khi biết  như thế rồi  liền phát 

nguyện Phổ Hiền, hành hạnh Phổ Hiền. Hoặc là trong mộng thấy vô tận thân 

Phật thuyết pháp lợi sanh, liền được nhập Oai Quang Niệm Phật tam-muội, 

thống  nhiếp  vô  tận  tam-muội.  Sau  khi  ngộ  như  thế,  phát  khởi  [Tỳ  Lô]  Giá 

Na trí, trở thành cảnh của đức Tỳ Lô Giá Na Phật. 

Các căn lành trên đây đều là [do đã gieo trồng] trong quá khứ, nay phát 

sanh, là tướng trạng của quả báo đạt được do tu tập niệm Phật vậy (Thấy các 

tướng hảo đều là do quả báo  mà tướng phát hiện. Phát các thiện tâm đều là 

do cái nhân tu tập mà điều lành được phát hiện). 

2) Nếu trong tam-muội thấy có tướng nghiệp chướng phát hiện liền biết 

trong quá khứ chẳng gieo trồng thiện căn. Nghiệp chướng phát hiện ra sao? 

Cũng chia ra bốn thứ:  

a.  Một  là  nghiệp  chướng  biến  hiện  thành  tướng  hôn  trầm,  tối  tăm  che 

lấp. Tức là lúc niệm Phật liền bị  mê ngủ, trầm ám, trì trệ, không thể nhớ rõ 

ràng khiến cho các thứ Thiền Quán chẳng thể khai phát được. 

b. Hai là nghiệp chướng biến hiện thành tướng vọng niệm tán loạn. Lúc 

muốn  tu  Quán,  tuy  chẳng  hôn  trầm,  nhưng  sanh  tà  tưởng,  muốn  làm  các 

chuyện  Tứ  Trọng, Ngũ Nghịch, Thập  Ác, hủy phá  giới cấm  v.v... [những  ý 

tưởng  tà  vạy  ấy]  cứ  lần  lượt  nối  tiếp  nhau  phát  sanh,  không  lúc  nào  tạm 

ngừng. Do vậy, tam-muội chẳng thể hiện tiền được. 

c. Ba là nghiệp chướng biến hiện thành tướng cảnh ác bức bách. Lúc sắp 

nhập  Định,  tuy  không  có  vọng  niệm,  nhưng  lại  có  cảnh  ác,  hoặc  thấy  lửa 

cháy,  nước  chìm,  hoặc  nghe  chấn  động,  hoặc  không  có  đầu,  không  có  tay, 

hoặc từ núi té xuống, hoặc rơi xuống biển. Các thứ bức bách như thế khiến 

cho [người tu Định] hoảng sợ, đạo tâm đã phát liền bị chướng ngại chẳng thể 

khởi được. 

d. Bốn là nghiệp chướng biến hiện thành tướng bệnh tật, hay sự việc khổ 

não.  Lúc  đang  niệm  Phật,  tuy  không  có  những  cảnh  [bức  bách  như đã  nói] 

trong phần trên đây, nhưng thân chợt sanh ra các thứ bệnh tật, khổ não trăm 

chiều, hoặc bị các thứ sự vụ thế gian lôi kéo chẳng dứt. Do vậy, chẳng vãng 

sanh, chẳng thể chứng nhập được! 

Những  nghiệp  chướng  như  vừa  kể  trên  đây  đều  là  tướng  biến  hiện  của 

quả báo do những nhân chẳng lành trong quá khứ cảm thành. Do vì hai pháp 

lành và ác này hiện tướng sẽ liền có thể suy nghiệm căn tánh của chính mình 

là thiện hay ác, và cũng biết được chính mình trong đời trước đã trồng thiện 

hay không, đã làm ác hay không làm ác. Thấy như thế xong, hễ thiện thì tu 

thêm để được viên mãn, còn ác thì đối trị cho trừ diệt. Làm thế nào để đối trị 

thì cũng chia ra thành bốn môn:  

1) Một  là  trị  diệt  Hôn  Trầm  Chướng:  Hãy  nên  dạy  hành  nhân  niệm  ba 

mươi  hai  tướng  của  Hóa  Phật,  tùy  ý  chọn  lấy  một  tướng,  hoặc  chọn  lấy 

tướng  Bạch  Hào  để  nhắm  mắt  tự  quán.  Nếu  tâm  ám  độn,  tưởng  lơ  lửng 

chẳng thành, hãy nên đối trước  một bức tượng Phật đoan nghiêm để nương 

theo đó  nhập quán. Nếu chẳng quán thấy rõ ràng,  liền  mở  mắt quán, rồi  lại 

nhắm  mắt.  Lúc tưởng  như thế, tâm  nhãn  mở toang sẽ phá được chướng ấy, 

không còn bị hôn trầm nữa! 

2) Hai là trị diệt Vọng Niệm Chướng: Hãy nên dạy hành nhân quán Báo 

Thân Phật vốn sẵn có mười công đức, bốn Vô Sở Úy49, mười tám pháp Bất 

Cộng, tam-muội, giải thoát, Nhất Thiết Chủng Trí, vô lượng công đức chẳng 

thể  nghĩ  bàn,  hiện  khắp  các  sắc  thân  để  lợi  ích  hết  thảy.  Thần  thông  biến 

hóa, dẹp tan  ma  vương, ngoại đạo. Niệm  pháp  lành công đức của Phật như 

thế thì hết thảy những tà ác, những pháp thuộc về Tâm Số50 trong Tâm sẽ tự 

nhiên tiêu diệt. 

3)  Ba  là  trị  diệt  Ác  Cảnh  Chướng:  Hãy  nên  dạy  hành  nhân  niệm  Pháp 

Thân Phật. Pháp Thân Phật chính là pháp tánh bình đẳng, không tịch, vô vi, 

chẳng  có  hình  tướng.  Ðã  không  hình  tướng  thì  làm  sao  có  cảnh  giới  bức 

bách nữa? Do cảnh giới là Không, cho nên trị diệt được chướng ấy. 

4) Bốn là trị diệt Bệnh Sự Chướng: Hãy nên dạy hành nhân niệm  mười 

thân của Phật. Nương theo oai thế, lực trì, bổn nguyện, công đức, Bồ Đề của 

Phật,  chẳng  bị  sự  việc  thế  gian  lôi  kéo,  bó  buộc,  nương  vào  phước  đức, 

tướng hảo trang nghiêm nơi tướng Ý Sanh Thân51 của Phật để chẳng bị hết 

thảy  bệnh  khổ  gây  phiền  não.  Niệm  Pháp  Thân  của  Phật  dường  như  hư 

không, theo trí lực ứng hóa hết thảy, chẳng giống như chúng sanh phiền não 

lấp  thân,  tám  khổ  cùng  nung  đốt,  chuyện  đời  ràng  buộc  như  tằm  kéo  kén, 

chẳng  có  ngày  ngoi  đầu  ra  được.  Lúc  niệm  như  thế,  chướng  này  liền  diệt. 

Nên  biết  bền  lòng  niệm  Phật  công  đức  rộng  lớn  không  chi  chẳng  thành, 

nghiệp chướng sâu nặng không chi chẳng diệt. 

Hỏi: Niệm Phật thì Phật hiện, nhưng cũng có thể là ma hiện hay chăng? 

Căn lành do niệm Phật phát sanh cũng có thể là do ma biến hiện hay chăng? 

Ðáp:  Phật  có  sức  thần  thông,  sức  oai  đức,  sức  bổn  nguyện,  ở  trong  đại 

quang minh ắt chẳng có ma sự. Nếu có kẻ nào túc chướng sâu dày và chẳng 

khéo dụng tâm thì mới có ma dấy lên. Hãy nên hiểu biết rõ ràng! Kinh luận 

nói có hai thứ:  

1) Tướng tốt hiện ra không phù hợp với kinh thì là ma sự. 

2) Hai là sự chẳng hợp với sự tu hành của chính mình thì là ma sự. 

Còn như đối với thiện căn phát hiện, muốn phân biệt là do ma biến hiện 

hay chẳng phải do ma biến hiện thì cũng có hai cách sau đây:  

1) Một là ước theo tâm cảnh lâu hay  mau. Tức là các sự như thấy Phật, 

nghe pháp v.v... nếu là do thiện căn phát khởi thì [lại có hai trường hợp]:  

a.  Nếu  cảnh  tướng  do  thiện  căn  làm  cái  nhân  [cảm  thành]  quả  báo  thì 

[cảnh lành] tạm hiện rồi liền mất. 

b. Còn  như do thiện tâm tu tập cảm thành thì [cảnh  lành ấy] sẽ liên tục 

chẳng dứt. 

Nếu là cảnh do ma tạo thì [cũng có hai trường hợp]:  

a. Nếu là cảnh tướng do quả báo làm nhân thì sẽ lâu dài chẳng dứt, hoặc 

biến đi lại hiện ra, gây nhiễu loạn. 

b. Nếu là do tâm lành tu tập đã lâu thì [cảnh lành] tạm hiện ra liền mất, 

hoặc trong giây lát liền biến thành ác niệm. 

2) Hai  là  ước theo phiền  não  nặng  hay  nhẹ. Tức  là  lúc thấy tướng  lành 

phát  sanh,  tâm  thức  bị  động  loạn,  phiền  não  nặng  thêm,  nhiều  thứ  gây  trở 

ngại  chẳng  có  lợi  cho  Định  tâm  thì  [cảnh  lành  ấy]  chắc  chắn  do  ma  biến 

hiện. Nếu thấy tướng lành hiện ra, tuy chưa chứng Thiền Định mà thân tâm 

sáng suốt, an tịnh, thiện niệm dấy lên, phiền não nhẹ mỏng, hoặc tam-muội 

khai thông, thân tâm vui sướng, trong ngoài an ổn, khí sắc tươi nhuận, phiền 

não  vắng  lặng,  công  đức  vòi  vọi,  đấy  chính  là  tướng  được  phát  khởi  bởi 

thiện căn. 

Nếu tà chánh chẳng hiểu rõ, hãy nên dùng hai pháp để đối trị: 

1) Một là Chỉ pháp, tức là thâm nhập tam-muội, nhất tâm niệm Phật. Đối 

với tướng hiện ra, biết là hư dối, chỉ giữ tâm bình tĩnh trụ trong Định, chẳng 

chấp lấy, chẳng buông bỏ. Lúc lắng lòng, lặng lẽ chẳng khởi phân biệt như 

thế,  nếu  là  thánh cảnh  thì Định  lực càng sâu, tướng  lành sẽ đúng  với pháp. 

Nếu là cảnh ma, chẳng lâu sau tướng được biến hiện ấy sẽ tự mất. Nếu nó có 

dấy lên thì cũng chẳng đúng với pháp. 

2)  Hai  là  Quán  pháp,  tức  là  quán  Chân  Không  pháp  giới,  niệm  Pháp 

Thân Phật giống như hư không để suy nghiệm tướng đã biến hiện ấy, chẳng 

thấy  chỗ  sanh.  Vì  tướng  không  tịch  nên  tâm  niệm  cũng  tịch,  biết  Ma  Giới 

Như  chính  là  Phật  Giới  Như,  lìa  ngoài  Chân  Như  sẽ  không  có  một  pháp 

tướng nào. Quán niệm như thế, Phật pháp tự sẽ hiện tiền, ma cảnh tự nhiên 

tiêu diệt. 

Nhưng niệm Phật  mà gặp ma cũng là trong  một vạn trường hợp mới có 

được  một!  Ấy  là  vì  người  tu  Tịnh  nghiệp  trọn  đủ  ba  thứ  lực:  Một  là  niệm 

lực, hai là bổn hữu Phật tánh lực (sức của Phật tánh sẵn có trong tự tâm), ba 

là Phật nhiếp thủ lực (sức nhiếp thủ của Phật) thì làm sao tà ma có dịp nhiễu 

hại?  Do  vậy,  kinh  Xưng  Dương  Công  Ðức  Chư Phật  dạy  rằng:   “Nếu  có  ai 

 được nghe danh hiệu A Di Ðà thì A Di Ðà Phật liền ở ngay trước mặt người 

 đó, ma chẳng thể phá hoại tâm Chánh Giác của người ấy được” . Vì thế chỉ 

nên nhất tâm niệm Phật, đừng ngờ vực, lo lắng gì! 

Từ chữ  “nói nhất định”  trở đi chính là lời giải đáp cho câu cật vấn. Do 

gạn rằng: “Như Lai là không từ đâu đến, cũng không đi về đâu, làm sao có 

Phật hiện tiền?” nên ở đây nói chung rằng: Do có hai ý nên chắc chắn thấy 

Phật. 

1) Một là ước theo Tha Phật. Nghĩa là Pháp Thân chân Phật vốn không 

sanh diệt, do từ Chân mà khởi lên sự ứng hiện nên đến đi chẳng trở ngại gì! 

Do vậy, tâm tịnh Phật hiện, tâm nhơ Phật diệt. Ví như nước trong lặng, trăng 

liền hiện bóng; nước đục, ánh trăng liền mất. 

2) Hai là ước theo Tự Phật (Phật ở trong tự tâm của chính  mình), tức là 

đức  Phật  trong  cái  tâm  Bổn  Giác  vốn  chẳng  đến  đi,  chỉ  do  giác  hay  không 

giác  [mà  nhận  biết  đức  Phật  ấy],  hiện  ra  hay  mất  đi  chẳng  trở  ngại  gì.  Do 

vậy, hễ tâm  mê thì Phật ẩn, tâm ngộ thì Phật hiển hiện. Ví như gương đóng 

bụi thì tối tăm, gương sạch bèn tỏa sáng. 

Từ  chữ   “đoạn  này”   trở  đi  cũng  nhằm  giải  thích  điều  nghi.  Gạn  rằng: 

“Hai  thứ  thí  dụ  trong  phần  trước  đều  hàm  ý  Như  Lai  niệm  chúng  sanh, 

[trong thí dụ này] sao chẳng nhắc đến chuyện Phật niệm [chúng sanh] vậy?’ 

Bởi vậy, giải đáp rằng: Do chúng sanh chẳng có tín nguyện nên ở đây đôi ba 

lần khuyên lơn [chúng sanh niệm Phật], còn Phật nghĩ tới chúng sanh chính 

là do Phật tự nguyện, cần gì phải nói tới nữa! 



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.2. Chứng quả 



Gồm hai phần:  

- Thuyết pháp  

- Dùng thí dụ để giảng rõ  



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.2.1.  Thuyết pháp 

 

Chánh kinh:  

 Khứ Phật bất viễn, bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai. 

(Cách Phật chẳng xa, chẳng cần phương tiện, tâm tự được mở mang)  



Sớ: Câu thứ nhất tóm ý tu nhân đã nói trong phần trên. Câu thứ hai giảng 

rõ về quả tướng (tướng trạng của cái quả do tu nhân) vậy. 

 “Bất viễn” (chẳng xa): [Gồm hai cái thấy]:  

1) Nếu hiện tiền thấy Phật thì đối với Sự niệm (niệm Phật theo mặt Sự) 

sẽ thấy  Tha Phật, trước  hết thấy đức Phật  bằng cái  thân sắc tướng, sau đấy 

thấy được đức Phật thật sự nơi Pháp Thân. Nếu là Lý niệm sẽ thấy Tự Phật 

(đức Phật ở trong tự tâm của chính mình), trước hết sẽ thấy Phật bằng Phần 

Chứng Giác, sau đấy thấy  được Phật bằng Cứu Cánh Giác (sự giác  ngộ  rốt 

ráo). 

2) Nếu là tương lai thấy Phật thì đối với Sự niệm sẽ thấy Tha Phật, tức là 

trước hết thấy Hóa Thân Phật rồi sau đấy sẽ thấy Báo Thân Phật. Nếu là Lý 

niệm sẽ thấy Tự Phật, trước hết thấy được Bổn Giác Phật, sau đấy thấy Diệu 

Giác Phật. Do vậy, nói:  “Khứ Phật bất viễn” (Cách Phật chẳng xa). 

 “Bất giả phương tiện” (Chẳng cần tới phương tiện): Nếu ước theo Sự thì 

pháp môn Niệm Phật là phương tiện thù thắng, dễ dàng, chẳng cần phải nhờ 

đến phương tiện nào khác để giúp hiển lộ bổn tánh của chính mình. Nếu ước 

theo Lý, niệm Phật chính là niệm tâm. Tâm và Phật không khác, ta lẫn người 

chẳng hai. Há có cần rời lìa đức Phật chỉ ở ngay trong tự tâm để cậy vào đức 

Phật nào khác ở ngoài tâm nữa hòng làm phương tiện hay sao? 

 “Tự  đắc  tâm  khai” (tâm  tự  được  mở  mang)  là  do  tâm  niệm  Phật  mà 

nhập tri kiến của Phật,  viên  mãn  Bồ Đề, trở về  vô sở đắc. Xét theo  mặt  Sự 

thì là thành tựu, chứng đắc Phật quả. Xét theo Lý thì chính là giác thể viên 

mãn hiển lộ. Ấy gọi là  “chỉ thấy Phật Di Ðà, lo chi chẳng khai ngộ?” 



Sao: Từ chữ  “câu thứ nhất”  trở đi  là phần  nêu  vấn đề sơ  lược. Từ chữ 

 “chẳng xa”  trở đi là phần giải thích chữ  “hiện tiền”  v.v... 

Gạn rằng: Ở trên đã nói  “thấy Phật” , nay sao lại nói  “cách Phật chẳng 

 xa?”  Do vậy, ở đây bèn giải thích:  “Thấy Phật”  được nói trong đoạn trước 

chỉ  là  phần  sắc  tướng  được  hóa  hiện  (Hóa  Thân)  từ  Bổn  (Pháp  Thân); còn 

 “cách  Phật”   được  nói  trong  đoạn  này  chính  là  Pháp  Thân  rốt  ráo  và  Báo 

Thân  mầu  nhiệm  nên  ý  nghĩa  chẳng  bị  mâu  thuẫn.  Cũng  có  thể  giải  thích 

như sau: Do thấy Phật nên chúng sanh và Phật ở cùng một chỗ, ví như hình 

với bóng chẳng hề tách rời, mâu thuẫn nhau. 



---o0o--- 

2.5.2.1.2.2.2.2. Dùng thí dụ để giảng rõ 

 

Chánh kinh:  

 Như  nhiễm  hương  nhân,  thân  hữu  hương  khí.  Thử  tắc  danh  viết 

 Hương Quang Trang Nghiêm. 

(Như người  nhiễm  hương, thân có  mùi  thơm. Đấy  gọi  là  Hương Quang 

Trang Nghiêm). 



Sớ: Hai câu đầu nêu thí dụ. Trong phần Pháp [vừa được nói trong đoạn 

trên đây] thì do thân gần gũi với thân Phật, tâm sẽ được mở mang, phát khởi 

thành tâm của Phật. [Trong đoạn này, lại đem phần Pháp] hợp với phần Dụ 

“người được thấm đượm hương thì thân cũng có mùi thơm”. Hai câu kế đó 

là nêu tên [của tam-muội và pháp môn], tức là dùng hương quang (mùi thơm 

và ánh sáng) nơi Pháp Thân của Như Lai để trang nghiêm Bổn Giác Như Lai 

trong tự tâm. Như kinh Hoa Nghiêm dùng Chiên Đàn, trầm thủy hương v.v... 

để sánh ví Bồ Đề tâm; nay kinh này cũng dùng những loại danh hương của 

trời người để sánh ví hương thơm công đức nơi Pháp Thân của Như Lai vậy. 



Sao: Từ chữ  “trong phần Pháp”  trở đi, nếu ước theo Pháp mà nói thì do 

sử dụng  loại danh  hương Niệm  Phật, gần  gũi  với thân  hương của Phật, nên 

khơi mở được tâm hương của Phật. [Trong phẩm Nhập Pháp Giới của kinh 

Hoa  Nghiêm],  Chúc  Hương  trưởng  giả  nói  tới  loại  hương  “phát  tâm  niệm 

Phật” chính là nhằm diễn tả ý này. 

Từ chữ  “hợp với phần Dụ”  trở đi là như luận Khởi Tín đã nói:  “Như y 

 phục của thế gian quả thật không có mùi thơm. Nếu người ta dùng hương để 

 xông ướp liền có mùi thơm. Vô minh nhiễm pháp quả thật không tịnh nghiệp, 

 chỉ dùng Chân Như để xông ướp thì sẽ có tịnh dụng (tác dụng thanh tịnh)” . 

Vô  minh  nhiễm  hương  chính  là  Bổn  Giác  Phật  sẵn  có  trong  cái  tâm  bị  ẩn 

giấu  trong  cái  vỏ  vô  minh.  Luận  ấy  (tức  luận  Khởi  Tín)  bàn  về  Như  Lai 

Tạng tâm còn đang bị phiền não vây bủa; nay kinh này nêu thí dụ để chỉ cho 

Như Lai Tạng  tâm đã thoát khỏi triền phược, nên  nói  là  “tâm khai” , tức  là 

do tâm mở mang nên thành Phật bởi đã gần với Phật vậy. Như thân sạch sẽ 

trở  thành  thơm  tho  là  vì  dùng  hương  bôi  lên.  Nếu  dựa  theo  Tướng  tông  để 

phán định thì nên nói như sau: Niệm Phật là pháp Có, do tâm Phật được mở 

mang. Luận về Nhân thì nói  “cách Phật chẳng xa” ; giống như trong thí dụ 

người  nhiễm  hương52.  [Tương  tự],  hương  và  người  là  pháp  Có,  thân  có 

hương quang trang nghiêm. Luận về Nhân thì nói  “nhiễm hương” , về phần 

Dụ thì giống như trong đoạn  “nói về người niệm Phật”.   

 “Hai câu kế đó là nêu tên”  chính là nêu tên của tam-muội, đây cũng là 

tên  của  pháp  môn.  Từ  chữ   “như  kinh  Hoa  Nghiêm”   trở  đi  là  như  trong 

quyển bảy mươi tám của kinh ấy có nói:  

 “Như  hương  Bạch  Chiên  Đàn  nếu  dùng  để  bôi  thân  sẽ  trừ  được  nhiệt 

 não,  khiến  cho  được  thanh  lương;  Bồ  đề  tâm  hương  có  thể  trừ  nhiệt  não 

 tham, sân, si v.v... khiến cho đầy đủ trí huệ thanh lương. 

 Lại như hương Hắc Chiên Đàn cõi trời, nếu đốt một thù53 sẽ xông khắp 

 ngàn cõi; một niệm công đức của Bồ Đề tâm hương xông khắp pháp giới. 

 Lại  như  Chuyển  Luân  vương  có  món  báu  trầm  hương  tên  là  Tượng 

 Tạng, nếu đốt hương này, bốn loại binh của vua đều bay lên không; Bồ Đề 

 tâm  hương  nếu  vừa  được  phát  khởi  sẽ  khiến  cho  hết  thảy  thiện  căn  [được 

 phát sanh], mãi mãi lìa khỏi ba cõi. 

 Lại như cây Ba Lợi Chất Đa La54, hết thảy hoa hương chẳng thể sánh 

 bằng mùi hương của vỏ cây ấy; cây Bồ Đề tâm phát ra mùi thơm đại nguyện 

 công  đức,  hết  thảy  ngũ  phận  pháp  hương  của  Nhị  Thừa  đều  chẳng  sánh 

 bằng. 

 Lại như đem hoa Ba Lợi để xông ướp y một ngày, dẫu đem các thứ hoa 

 như Chiêm Bặc v.v... để xông ướp ngàn năm vẫn chẳng sánh bằng! Hương 

 công  đức  vô  lậu  của  Nhị  Thừa  dẫu  xông  ướp  trong  trăm  ngàn  kiếp  vẫn 

 chẳng  sánh  được  bằng  hương  công  đức  của  Bồ  Đề  tâm  hoa  chỉ  xông  ướp 

 trong một đời”. 

 “Hương của trời người”  là như kinh Hoa Nghiêm đã chép:  

 “Trong nhân gian có loại hương tên là Tượng Tạng, do rồng đánh nhau 

 mà  sanh  ra.  Nếu  thiêu  một  hoàn,  trời  sẽ  mưa  hương  bảy  ngày.  Nếu  ai  đeo 

 hương  ấy  [thân]  liền  thành  sắc  vàng  ròng.  Chúng  sanh  ngửi  được  [mùi 

 hương ấy] sẽ vui sướng bảy ngày, chẳng có các bịnh. 

 Núi Ma La Da sanh ra một loại hương Chiên Đàn tên là Ngưu Ðầu, nếu 

 bôi lên thân, lửa chẳng thể đốt được. 

 Trong biển có một loại hương tên là Vô Năng Thắng, nếu bôi vào ốc (tù 

 và), trống, lúc [những thứ ấy] phát ra tiếng, địch quân đều tan vỡ. 

 Bên  bờ  ao  A  Na  Bà  Ðạt  Ða  sanh  ra  một  loại Trầm  Thủy  hương  tên  là 

 Liên Hoa Tạng; nếu thiêu một hoàn, xông khắp cõi Diêm Phù, kẻ ngửi thấy 

 sẽ lìa tội, giới phẩm thanh tịnh. 

 Núi Tuyết có loại hương tên A Lô Na, nếu có ai ngửi được sẽ lìa các cấu 

 nhiễm. 

 Trong  cõi  La  Sát  có  loại  hương  tên  là  Hải  Tạng,  lúc  Luân  Vương  đốt 

 lên, vua cùng bốn đạo quân đều bay lên hư không. 

 Trong cõi trời Thiện Pháp có loại hương tên là Tịnh Trang Nghiêm. Nếu 

 đốt một hoàn để xông sẽ khiến cho khắp mọi chư thiên tâm niệm đức Phật. 

 Trời Tu Dạ Ma có loại hương tên Tịnh Tạng, nếu đốt lên để xông thì Dạ 

 Ma thiên chúng tụ họp ở chỗ thiên vương để cùng nhau nghe pháp. 

 Trong trời Ðâu Suất có loại hương  tên là Tiên Ðà Bà, nếu đốt một hoàn, 

 sẽ mưa khắp hết thảy các thứ vật cúng để cúng dường chư Phật, Bồ Tát. 

 Cõi trời Phổ Biến Hóa có loại hương tên là Ðoạt Ý, nếu thiêu một hoàn 

 thì trong bảy ngày sẽ mưa khắp hết thảy những món đồ trang nghiêm” . 

Thanh Lương Sớ Sao giải thích đoạn kinh trên như sau:  

 “Ðầu tiên là thí dụ Bồ Đề Tâm hương, tiếp đó là Nhẫn hương, lửa sân 

 chẳng bốc cháy. Thứ ba là Tinh Tấn hương, ma quân lui tan. Loại thứ năm 

 cũng như loại hương kế tiếp đó chính là Ngũ Phận Pháp Thân hương và Tứ 

 Giới  hương,  có  thể  nhận  biết  dễ  dàng.  Loại  hương  thứ  năm  chính  là  Định 

 hương, đắc Ly Cấu tam-muội, loại thứ sáu là Huệ hương. Vua cùng bốn đạo 

 binh  đều  bay  lên  không  là  do  Huệ  mà  chứng  Không  vậy.  Loại  thứ  bảy  là 

 Giải Thoát hương, tâm niệm nơi Phật, thoát được Ngũ Dục. Loại thứ tám là 

 Tri  Kiến  hương,  nhóm  họp  giống  như  mây  để  nghe  pháp  chính  là  tri  kiến 

 vậy. Loại thứ chín là Xứng Pháp Giới hương. Tiên Ðà Bà55 còn có tên khác 

 là Tứ  Thật. Ở đây nên hiểu [Tiên Ðà Bà]  nghĩa là muối,  hương giống như 

 vậy.  Loại  thứ  mười  là  hương  mất  hết  cả  Năng  lẫn  Sở  nên  gọi  là  Đoạt  Ý”.  

Nay hương Pháp Thân của Phật có đủ các công đức cũng giống như thế đó. 



---o0o--- 

2.5.2.2. Lược thuật sự tu hành của chính mình 



Gồm hai phần:  

1. Tự lợi  



2. Lợi tha. 



---o0o--- 

2.5.2.2.1. Tự lợi 



Chánh kinh:  

 Ngã bổn nhân địa, dĩ niệm Phật tâm nhập Vô Sanh Nhẫn. 

(Lúc con tu nhân vốn là dùng tâm niệm Phật để nhập Vô Sanh Nhẫn) 



Sớ:  “Bổn nhân”  chính là nhân, Vô Sanh là quả. Câu kế tiếp bóc trần cái 

quả  để  phô  bày  cái  nhân.  [Bồ  Tát dùng  chữ]   “tâm’  để  thuật  rõ  chính  mình 

niệm  Phật  chẳng  dùng  ý  thức  phân  biệt  để  niệm  mà  là  nhiếp  trọn  sáu  căn, 

nhất tâm bất loạn để niệm.  “Nhập”  là chứng.  “Nhẫn”  là trí. 

 “Vô Sanh” : Ước theo Lý tánh để nói thì do huệ tâm an trụ trong Lý vô 

sanh,  nên  gọi  là  Vô  Sanh  Nhẫn.  Thanh  Lương  Sớ  giảng:   “Nếu  ước  theo 

 Nhẫn  thì  lý  vô  sanh  chính  là  Vô  Sanh  Nhẫn.  Nếu  ước  theo  trí  vô  sanh  và 

 phiền  não  chẳng  sanh  thì  Vô  Sanh  chính  là  Nhẫn”.   Vô  sanh  pháp  tánh  từ 

đầu  đến  cuối  chẳng  khác,  nhưng  chứng  nhập  Pháp  Nhẫn  thì  địa  vị  chẳng 

giống  nhau.  Lăng Nghiêm  Kinh  quyển thứ ba chép:  “Người ấy liền đắc  Vô 

 Sanh  Pháp  Nhẫn” .  Tín  Lực  Nhập  Ấn  Ðộ  Kinh56  chép:   “Pháp  Vô  Sanh 

 Nhẫn chính là địa vị Quán Hỷ thanh tịnh thứ nhất, đạt được chỗ đại an ổn 

 vô  úy,  tức  là  Bồ Tát sanh  tâm  như  thế  này:  Ta đã  trụ  được  trong  Vô  Sanh 

 Nhẫn nên sanh tâm an ổn, vì làm cho người khác trụ Vô Sanh Nhẫn nên lòng 

 được an ủi”.  Nhân Vương Kinh nói:  “Vô Sanh Nhẫn Bồ Tát chính là các Bồ 

 Tát thuộc những địa vị Viễn, Bất Động, Quán Huệ”.  Viễn chính là địa vị thứ 

bảy, tức Viễn Hành Địa (trong phẩm vị Thập Địa Bồ Tát). Bất Động chính là 

địa vị thứ tám, tức Bất Động địa. Quán Huệ chính là địa thứ chín, tức Thiện 

Huệ  địa. Do  vậy,  biết Nhẫn bắt  đầu  là  từ  ba địa  vị ấy  mà tiến  dần  lên, đến 

cuối cùng là địa vị Đẳng Giác bởi lẽ ngài Thế Chí thuộc địa vị Bổ Xứ vậy. 

Câu trên (tức câu  “dùng tâm niệm Phật” ) là tu chứng, còn câu này (tức 

câu  “để nhập Vô Sanh Nhẫn” ) chính là cái được Ngài ngộ chứng. Nghĩa là 

dùng  tịnh  niệm  chân  chánh  trừ diệt  vọng  tưởng  nhơ  đục,  tà  vạy,  nội  tưởng 

chẳng khởi, ngoại cảnh tự vắng lặng, nội pháp lẫn ngoại pháp đều là Không, 

hết thảy vô sanh. Nhân Vương Kinh nói:  “Hết thảy pháp là Không nên đắc 

 Vô Sanh Nhẫn” . Hơn nữa, Vô Sanh Nhẫn còn gọi là Vô Diệt Nhẫn, hoặc Vô 

Trụ  Nhẫn.  Kinh  Hoa  Nghiêm  dạy:   “Vô  Sanh  Nhẫn  là  chẳng  thấy  có  chút 

 pháp nào sanh, mà cũng chẳng thấy chút pháp nào diệt. Vì cớ sao? Nếu vô 

 sanh  sẽ  vô  diệt.  Nếu  không  sanh  diệt  sẽ  không  có  trụ  xứ”.   Nay  niệm  Hóa 

Thân  Phật,  chứng  đắc  Không  Như  Lai  Tạng  trí  thì  gọi  là  “nhập  Vô  Sanh 

 Pháp Nhẫn”.  Niệm Báo Thân Phật, chứng đắc Bất Không Như Lai Tạng trí 

thì  gọi  là   “nhập  Vô  Diệt  Pháp  Nhẫn”.   Niệm  Pháp  Thân  Phật,  chứng  đắc 

Không Bất Không Như Lai Tạng trí thì gọi là  “nhập Vô Trụ Pháp Nhẫn”.   

Ðây cũng là nêu lên một pháp để gồm thâu các pháp khác. Nếu chỉ nhẫn 

được Vô Sanh thì bậc thánh nhân bên Tiểu Thừa cũng có, há đủ để coi là 

Nhẫn sâu mầu của bậc Đẳng Giác hay sao? 



Sao:   “Nhiếp  trọn  sáu  căn”   là  xoay  ngược  trở  về  một,  sáu  công  dụng 

[của sáu căn] đều chẳng hiện hành.  “Nhất tâm bất loạn”  là nương vào một 

tạng tâm nên các niệm khác chẳng sanh. Niệm nghĩa là tâm làm chủ thể để 

niệm, Phật là đối tượng được niệm. Niệm  bao gồm cả Năng lẫn Sở.  “Nhẫn 

 tức là trí”  [ý nghĩa đã rõ rệt nên] chẳng lập lại ý tưởng trong lời Sớ. 

Từ  chữ   “Thanh  Lương  Sớ”   trở  đi,  bèn  có  lời  Sao  như  sau:  Vô  Sanh 

Nhẫn có hai nghĩa:  

1. Một là cùng nói về Lý lẫn Trí. 

2. Hai là chỉ nói riêng về Trí. 

Lại có hai nghĩa:  

1. Một là trí chẳng sanh, tức Vô Phân Biệt trí, bản thể của nó không có 

những ý niệm suy lường. 

2. Hai là phiền não chẳng sanh do vọng tưởng chẳng dấy động. 

Từ  chữ   “Vô  Sanh  pháp”   trở  đi  là  phán  định  địa  vị.  Từ chữ   “câu  trên”  

trở đi, nêu duyên do đắc Nhẫn. Từ chữ  “Hơn nữa, Vô Sanh Nhẫn”  trở đi là 

ước theo nghĩa Biệt tướng để giải thích [Vô Sanh Nhẫn]. Câu “Nếu vô sanh 

 sẽ vô diệt…”  nếu nói đầy đủ sẽ như sau:  

Nếu vô sanh sẽ vô diệt. Nếu vô diệt sẽ vô tận. Nếu vô tận sẽ lìa cấu, nếu 

lìa cấu sẽ không sai biệt. Nếu không sai biệt sẽ không có xứ sở. Nếu không 

có xứ sở sẽ tịch tĩnh. Nếu tịch tĩnh sẽ ly dục. Nếu ly dục sẽ vô tác. Nếu vô 

tác sẽ vô nguyện. Nếu vô nguyện sẽ vô trụ. Nếu vô trụ sẽ không đến không 

đi. Vô sanh, chẳng đến, lìa dục, vô tác, vô nguyện là Không. Vô diệt, vô tận, 

chẳng đi là Bất Không. Lìa cấu, vô sai biệt, không xứ sở, tịch tĩnh, vô trụ là 

Không Bất Không. Từ chữ  “nay niệm Hóa Thân Phật’ trở đi, nếu đem phối 

hợp với ý trên đây sẽ hiểu được ý nghĩa. 

Từ chữ  “đây cũng là”  trở đi là lời đáp cho câu vấn nạn. Nạn rằng: “Nếu 

đã  có  các  pháp  như Vô  Diệt  Nhẫn  v.v...  cớ  sao  chỉ  nói  một  mình  Vô  Sanh 

Nhẫn?” Ðáp rằng: Ở đây có hai ý:  

1)  Một  là  nêu  cái  chung  để  bao  gồm  những  cái  riêng,  nên  chỉ  nói  Vô 

Sanh. 

2) Hai là dùng cái ban đầu để kể gộp những cái về sau nên chỉ nói tới Vô 

Sanh, chứ thật ra đúng lý là trọn đủ các Nhẫn. 

Từ chữ  “nếu chỉ”  trở đi cũng là lời đáp cho câu vấn nạn. Nạn rằng: Chỉ 

ước theo Lý của pháp Vô Sanh, chẳng bao gồm các pháp như Vô Diệt Nhẫn 

v.v...  sẽ  phạm  lỗi  gì?  Ðáp  rằng:  Nhẫn  của  bậc  Đẳng  Giác  thuộc  về  những 

pháp  như  Vô  Diệt  Nhẫn  v.v...  nên  chẳng  phải  là  nông  cạn,  gần  gũi.  Nếu 

[Nhẫn của bậc Đẳng Giác] chỉ là Vô Sanh thì Tiểu Thừa cũng chứng được, 

sao đủ để coi là sâu xa, huyền diệu! 

 

---o0o--- 

2.5.2.2.2. Lợi Tha 

 

Chánh kinh:  

 Kim ư thử giới, nhiếp niệm Phật nhân, quy ư Tịnh Độ. 

(Nay con ở trong thế giới này nhiếp người niệm Phật quay về Tịnh Ðộ). 



Sớ:  “Thử giới” (cõi  này) chính  là thế  giới Sa Bà khổ sở,  “Tịnh Độ”   là 

cõi  An  Dưỡng  vui  sướng.  “Nhiếp”   là  gìn  giữ,  tiếp  dẫn.  Lúc  còn  sống  thì 

dùng  oai  lực  để  gia  trì  khiến  cho  [người  niệm  Phật]  chẳng  lui  sụt  sự  niệm 

Phật  ấy.  Lúc  lâm  chung,  dùng  nguyện  lực  tiếp  dẫn  cho  kẻ  ấy  được  vãng 

sanh.  “Quy”  là trở về. Cõi này là chỗ quán trọ, cõi kia là quê nhà. Ví như có 

người  vì  có  việc  phải  đi  xa,  chưa  quay  về  được,  nay  gặp  bạn  thân  chỉ  cho 

đường nẻo, mau chóng trở về quê nhà. Người nhiếp là đức Thế Chí, kẻ được 

nhiếp  là  hành  nhân.  Nhiếp  bao  gồm  cả  Năng  lẫn  Sở,  ý  nghĩa  của  chữ Quy 

cũng như thế. Người quay về là hành nhân, chỗ để quay về là Tịnh Độ. Quy 

bao gồm cả Năng lẫn Sở, đấy là pháp Niệm Phật. Có năm pháp môn để thấy 

được đức Phật trong năm cõi, tức là: 

1)  Ức  tưởng  ngoại  cảnh  niệm  Phật  thì  sanh  về  cõi  biến  hóa  (hóa  độ), 

thấy thân biến hóa (tức Hóa Thân) của đức Phật. 

2) Thâu nhiếp cảnh quy về tâm để niệm Phật thì sanh vào Liệt Thọ Dụng 

Độ (cõi có thân Tha Thọ Dụng bậc kém), thấy thân Thọ Dụng bậc kém của 

đức Phật. 

3) Tâm lẫn cảnh dung thông niệm Phật sẽ sanh về cõi Thắng Thọ Dụng 

độ, thấy được thân Thọ Dụng thù thắng của Phật. 

4) Tâm lẫn cảnh đều mất mà niệm Phật sẽ sanh vào Pháp Tánh độ, thấy 

thân pháp tánh của đức Phật. 

5) Viên thông vô tận niệm Phật sẽ sanh về cõi pháp giới vô chướng ngại, 

thấy thân pháp giới vô chướng ngại của đức Phật. 

Chữ  “người’ [trong câu  “nhiếp người quay về Tịnh Độ” ] chỉ cho căn cơ. 

Có đủ ba diệu huệ Văn, Tư, Tu, có ba tư lương Tín, Hạnh, Nguyện thì được 

gọi là  “người niệm Phật”. 

Hỏi:  Nếu  làm  hạnh  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác,  nhưng  cũng  có  đầy  đủ  ba 

món tư lương và diệu huệ thì có được sanh về cõi ấy hay chăng? 

Ðáp: Tuy phạm các  lầm  lỗi,  nhưng  hễ có  Tín  - Nguyện  - Hạnh đối  với 

cõi Phật ấy thì cũng gọi là pháp khí; như trong Tam Bối (ba bậc vãng sanh) 

hoặc chín phẩm vãng sanh thì Hạ Bối Hạ Phẩm chính loại này. 

Hỏi: Niệm Phật bao lâu mới được thấy Phật sanh về Tây phương? 

Ðáp:  Tùy  theo  căn  cơ,  chẳng  nhất  định!  Có  người  trì  suốt  đời,  hoặc  có 

người  trì  trong  chín  mươi  ngày,  hoặc  bốn  mươi  chín  ngày,  hoặc  bảy  ngày, 

hoặc  mười  ngày,  hoặc  mười  niệm,  hoặc  một  niệm.  Chỉ  cần  xưng  danh,  ắt 

được thấy Phật. Huống hồ còn có bổn nguyện của Phật Di Ðà, lại được đức 

Thế Chí nhiếp thọ, há có kẻ niệm Phật nào mà chẳng sanh về Tây Phương ư? 



Sao:  “Cõi này khổ sở, Tịnh Độ vui sướng”,  tức là cõi này có đủ tám nỗi 

khổ:  Sanh  thì  ở  trong  thai  ngục,  tuổi  già  ngán  ngẩm  chân  tay  run  rẩy,  mắc 

bịnh trầm kha, chết thì đau xót bởi chia lìa, yêu thương  muốn tụ họp thì lại 

bị  chia  phôi,  oán  ghét  muốn  trốn  tránh  mà  cứ  phải  gặp  gỡ,  mong  cầu  hễ 

muốn  được  lại  bị  mất,  cho  đến  năm  Ấm  lẫy  lừng.  Còn  trong  cõi  Cực  Lạc: 

Hóa sanh trong  hoa sen  nên không bị khổ  sở khi sanh; do  lạnh  nóng chẳng 

thay đổi nên không bị khổ vì già; thân xa lìa Phần Đoạn57 nên không bị bịnh 

khổ; do thọ mạng vô lượng nên không khổ vì chết; không có cha, mẹ, vợ con 

nên  không  khổ  sở  vì  yêu  thương  bị  chia  lìa;  thượng  thiện  nhân  tụ  hội  nên 

không khổ vì oán ghét mà cứ phải gặp gỡ; mong gì đều tự có nên không khổ 

vì cầu chẳng được; quán chiếu không tịch nên không khổ  vì Ngũ  Ấm  lừng 

lẫy. 

Từ Vân sám chủ nói:  “Chẳng gặp Phật, chẳng nghe pháp, bạn ác buộc 

 ràng,  lũ  ma  não  loạn,  hứng  chịu  luân  hồi,  đọa  trong  nẻo  ác,  trần  duyên 

 chướng  đạo,  thọ  mạng  ngắn  ngủi,  tu  hành  lui  sụt,  dẫu  trải  nhiều  kiếp  như 

 bụi trần vẫn khó thể thành tựu. Đây chính là mười sự khổ trong cõi Ta Bà. 

 Thường thấy Phật, luôn nghe pháp, thánh hiền tụ hội, rời lìa ma sự, dứt luân 

 hồi, không ác đạo, duyên thù thắng trợ đạo, thọ mạng vô lượng, nhập Chánh 

 Định  Tụ,  hạnh  viên  mãn  trong  một  đời.  Ðây  chính  là  mười  thứ  vui  cõi  An 

 Dưỡng vậy”.   

Từ   “nghĩa  của  chữ  Quy”   trở  đi,  Thanh  Lương  Trinh  Nguyên  Sớ58  có 

đoạn:  “Hỏi: Chẳng sanh vào Hoa Tạng mà sanh về Cực Lạc, là vì sao vậy? 

 Ðáp: Có bốn ý: 

 1.  Một  là  do  có  duyên.  Đức  Di  Ðà  nguyện  sâu  nặng,  chuyên  tiếp  độ 

 người Sa Bà. 

 2. Hai là khiến cho chúng sanh quy hướng tình thức về một mối. Nếu nói 

 mười phương đều tốt đẹp, kẻ sơ tâm sẽ bối rối, không có chỗ để dựa nương. 

 3. Ba là do [Cực Lạc] chẳng rời khỏi Hoa Tạng. Cực Lạc cách đây mười 

 vạn ức cõi, tức là thuộc tầng mười ba của Hoa Tạng thế giới, chưa ra ngoài 

 sát chủng59. 

 4. Bốn là vì [A Di Đà  Phật] chính là  Bổn Sư [Thích Ca Mâu Ni  Phật]. 

 Kinh  chép:  ‘Hoặc  có  kẻ  thấy  Vô Lượng  Thọ  Phật  được  Quán  Tự  Tại  v.v... 

 vây quanh, đã khen ngợi đức hạnh của bổn tôn [Tỳ Lô] Giá Na như thế’. Há 

 chẳng phải là đức Bổn Sư đã dùng tên khác để hóa độ ư? Về Sự thì là từ cõi 

 này sanh về cõi kia, thấy đức Di Ðà ở trong Cực Lạc; nhưng trong Lý thì chỉ 

 là bỏ cái Bất Giác, trở về với Bổn Giác, thấy tự tánh, trụ trong duy tâm!” 

Hỏi:  Ðã  là  vạn  pháp  duy  tâm,  sao  lại  thấy  cõi  này  vui,  cõi  kia  khổ? 

Chúng sanh và Phật có đến và đi vậy? 

Ðáp: Cõi có khổ hay vui, tức là tâm tướng nhơ hay sạch. Chúng sanh có 

đến hay đi là do tâm mê hay ngộ. Nhơ, sạch, mê, ngộ như thế trọn chẳng rời 

lìa  pháp  giới!  Cho  nên  nói:   “Ngoài  tâm  không  có  pháp”.   Kinh  Lăng  Già 

cũng  dạy:   “Nếu  hết  thảy  đều  là  tâm,  thế  gian  không  có  trụ  xứ,  cớ  sao  lại 

 thấy đại địa, chúng sanh có đến đi?  (đây  là  lời  vấn  nạn)  Như chim bay  (ví 

cho chúng sanh)  trên hư không (ví cho  tự  tâm)  tùy khả năng mà  bay đi  (ví 

như thức phân biệt. Nghĩa là trong hư không tự tâm về sau lại hiện ra chim 

chúng  sanh.  Những  con  chim  chúng  sanh  ấy  lại  ở  trong  hư  không  tự  tâm, 

thuận theo cái thức phân biệt mà đến đi, qua lại),  không nương cũng không 

 trụ  giống  như  đi  trên  đất  (nghĩa  là  hư  không  tự  tâm  tuy  không  có  chỗ  để 

nương tựa, ở, đậu, nhưng lại có thể khiến cho chim chúng sanh giống như đi 

trên  đất  bằng,  dường  như  có  chỗ  để  nương  tựa,  ở  đậu ).  Chúng  sanh  cũng 

 giống như vậy, tùy theo phân biệt hư vọng mà đi lại trong tự tâm giống như 

 chim lượn trên hư không”  (lời đáp chính  là lời  giải thích. Bốn câu  trước là 

thí dụ, ba câu sau là Hợp). 

 “Văn,  Tư,  Tu” :  Nghe  nói  danh  hiệu  của  Phật  là  Văn  Huệ.  Nhớ  tưởng 

trong  lòng  là Tư Huệ, trì  niệm chẳng quên là Tu  Huệ. Phật Ðịa  Luận chép: 

 “Bồ Tát mang dép Tam Diệu Huệ trở về Tịnh Độ” . Giải rằng: Do Văn, Tư, 

Tu mà được vào Tịnh Độ, cho nên người niệm Phật cần phải trọn đủ ba Huệ. 

 “Tín, Hạnh, Nguyện” : Nghe nói môn Niệm Phật tâm chẳng nghi ngờ thì 

là Tín. Tin rồi hiểu biết, dấy lòng ưa muốn thì gọi là Nguyện. Nguyện xong 

liền niệm, tâm siêng năng tinh tấn thì gọi là Hạnh. Kinh Di Ðà dạy:  “Nếu có 

 kẻ nào tin tưởng, hãy nên phát nguyện, chấp trì danh hiệu”. 

 “Tuy phạm các lỗi”  là như Quán Kinh Sao đã giảng:  “Kẻ phàm phu sát 

 đất  trong  cõi  này  thuộc  Tà  Định  Tụ.  Kẻ  phát  tâm  tu  hành,  chưa  được  Bất 

 Thoái thì thuộc Bất Định Tụ. Ðã được Bất Thoái thì thuộc Chánh Định Tụ. 

 Nếu sanh về An Dưỡng sẽ chẳng luận cao hay thấp. Vì cớ sao vậy? Kẻ phạm 

 tội Ngũ  Nghịch,  lâm  chung  mười  niệm,  được  vãng  sanh  thì  cũng  được  Bất 

 Thoái, trở thành Chánh Định Tụ” . Dựa theo đây, biết là tội nhân niệm được 

mười niệm liền được coi là pháp khí, trái ngược với người đời, tuy hành các 

điều thiện nhưng đối với cõi Phật chẳng có Tín - Nguyện - Hạnh kia thì vẫn 

chẳng được gọi là pháp khí vậy. 

 “Tam bối, chín phẩm” :  

- Nếu  phát  Bồ  Đề  tâm,  tin  sâu  nhân  quả,  chẳng  hủy  báng  Tam  Bảo,  tu 

công đức lớn lao, chuyên niệm Di Ðà, nguyện sanh về cõi kia thì Chân Phật 

sẽ  đến  đón,  ngồi  trên  hoa  sen  bảy  báu,  trụ  Bất  Thoái  Chuyển,  trí  huệ  dũng 

mãnh, thần thông tự tại. Đấy gọi là Thượng Bối, kiêm thêm hạnh Lợi Tha. 

- Nếu phát Bồ Đề tâm, tin sâu nhân quả, chẳng hủy báng chánh pháp, tu 

chút công đức, chuyên niệm danh hiệu Phật, hồi hướng nguyện vãng sanh thì 

Hóa  Phật  đến  đón,  ngồi  trong  hoa  sen,  sanh  về  cõi  kia,  trụ  Bất  Thoái 

Chuyển, công đức trí huệ. Đây gọi là Trung Bối, chỉ có hạnh tự lợi. 

- Nếu phát  Bồ Đề tâm, cũng tin  nhân quả, chẳng  hủy báng chánh pháp, 

chẳng tạo  tội Ngũ Nghịch, tuy không có công đức, chuyên  niệm danh  hiệu 

Phật  mười  tiếng  hoặc  một  tiếng.  Lúc  lâm  chung,  mộng  thấy  đức  Phật  kia 

cũng được vãng sanh, công đức trí huệ. Ðây gọi là Hạ Bối. 

- Chẳng khuyết hai lợi hạnh (tự lợi và lợi tha), nếu bảy ngày bảy đêm lễ 

niệm danh hiệu Phật, tam tâm (chí thành tâm, thâm tâm, hồi hướng tâm) sáu 

niệm  (niệm  Phật,  pháp,  tăng,  thiên,  thí,  giới),  đọc  kinh  hiểu  nghĩa,  tin  sâu 

nhân quả, trì giới, lợi sanh, phát tâm phát nguyện, hồi hướng cầu vãng sanh 

(đây là nhân), Chân Phật cùng Hóa Phật đến đón, ngồi đài kim cang, hoa sen 

liền  nở, thấy Phật,  nghe pháp,  ngộ Vô Sanh Nhẫn, chư Phật thọ ký  (đây  là 

quả). Ðấy gọi là Thượng Phẩm Thượng Sanh. 

- Nếu năm ngày năm đêm, chuyên dốc lòng niệm Phật, chẳng hủy báng 

Tam  Bảo,  khéo  hiểu  nghĩa  lý,  phương  hướng,  tin  sâu  nhân  quả,  trì  giới, 

hoằng  pháp,  phát  đại  tâm  nguyện,  hồi  hướng  cầu  sanh  (đây  là  nhân),  chân 

Phật và hóa Phật đến đón, ngồi đài tử kim, qua một đêm hoa nở, thấy Phật, 

nghe  pháp.  Bảy  ngày  sau  chẳng  lui  sụt  Bồ  Đề.  Trong  một  tiểu  kiếp,  đắc 

Nhẫn, được Phật thọ ký (đấy là quả). Ðây gọi là Thượng Phẩm Trung Sanh. 

- Nếu  bảy  ngày  hoặc  năm  đêm,  chí  tâm  niệm  Phật,  chẳng  hủy  báng 

Tam Bảo, tin sâu nhân quả, trì giới, lợi sanh, phát đại đạo tâm, hồi hướng 

cầu vãng sanh (đây là nhân), Chân Phật cùng Hóa Phật đến đón, ngồi tòa 

sen  vàng,  qua  một  ngày  một  đêm  hoa  nở,  trong  vòng  bảy  ngày  sẽ  thấy 

Phật,  hai  mươi  mốt  ngày  sau  được  nghe  pháp.  Sau  ba  tiểu  kiếp  mới  trụ 

Hoan Hỷ địa (đấy là quả). Ðây gọi là Thượng Phẩm Hạ Sanh. 

Ba phẩm như thế thuộc về Thượng Bối như đã nói trong phần trên, đều 

kiêm hạnh lợi tha. 

-  Nếu  ba  ngày  ba  đêm,  lễ  niệm  danh  hiệu  Phật,  giữ  các  trai  giới,  phát 

tâm,  phát  nguyện,  hồi  hướng  cầu  vãng  sanh  (đây  là  nhân),  Chân  Phật  đến 

tiếp dẫn,  ngồi đài  hoa sen,  vãng sanh  Tịnh Độ. Hoa sen  liền  nở,  nghe pháp 

Tứ Đế, đắc quả La Hán (đấy là quả). Ðây gọi là Trung Phẩm Thượng Sanh. 

- Nếu một ngày một đêm, xưng niệm Di Ðà, giữ tám giới hay mười giới, 

phát  tâm,  phát  nguyện,  hồi  hướng  cầu  vãng  sanh  (đây  là  nhân),  Chân  Phật 

đến  tiếp dẫn,  ngồi trên  hoa sen bảy báu.  Qua bảy  ngày  hoa  nở, đắc quả Tu 

Ðà  Hoàn.  Sau  nửa  kiếp  mới  thành  quả  La  Hán  (đấy  là  quả).  Ðây  gọi  là 

Trung Phẩm Trung Sanh vậy. 

- Nếu một ngày một đêm chuyên dốc lòng niệm Phật, hiếu dưỡng, nhân 

từ,  lâm  chung  gặp  thiện  tri  thức  chỉ  bày  pháp  môn  Tịnh  Độ  (đây  là  nhân), 

mạng hết liền ngồi trên hoa sen sanh sang cõi kia. Bảy ngày sau nghe pháp, 

đắc quả Tu Đà Hoàn. Qua một tiểu kiếp, thành A La Hán (đấy là quả). Ðây 

gọi là Trung Phẩm Hạ Sanh. 

Ba  phẩm  như thế  thuộc  về  Trung  Bối  đã  nói  trong  phần  trước,  chỉ  làm 

hạnh tự lợi. 

-  Nếu  chẳng  báng  chánh  pháp,  cũng  làm  các  điều  ác,  lúc  mạng  chung 

nghe  tên  kinh,  xưng  niệm  Di  Ðà,  cho  đến  nửa  ngày  hoặc  nửa  đêm  (đây  là 

nhân),  Hóa  Phật  đến  tiếp  dẫn,  ngồi  trên  hoa  sen  báu,  qua  bốn  mươi  chín 

ngày hoa nở, nghe pháp, phát tâm Bồ Đề, qua mười tiểu kiếp được nhập Sơ 

Ðịa (đấy là quả). Ðây gọi là Hạ Phẩm Thượng Sanh. 

-  Nếu  phá  giới,  trộm  cắp,  nhưng  chẳng  báng  Tam  Bảo,  lúc  lâm  chung 

nghe pháp Tịnh Độ, xưng niệm danh hiệu Phật qua một thời một khắc (đây 

là nhân), Hóa Phật đến tiếp dẫn, ngồi trên hoa sen, qua sáu kiếp sau hoa sen 

mới nở, nghe pháp, phát tâm (đấy là quả). Đây gọi là Hạ Phẩm Trung Sanh 

vậy. 

-  Nếu  tạo  Ngũ  Nghịch,  Thập  Ác,  cũng  chẳng  báng  chánh  pháp,  lâm 

chung nghe biết Phật, chí tâm mười niệm thậm chí  một niệm (đây là nhân), 

lâm chung thấy  hoa sen  vàng.  Trọn  hết  mười  hai đại kiếp,  hoa sen  mới  nở, 

nghe  pháp  Thật  Tướng,  phát  tâm  vô  thượng  (đấy  là  quả).  Ðây  gọi  là  Hạ 

Phẩm Hạ Sanh. 

Ba phẩm như vậy thuộc về Hạ Bối như trong phần trên đã nói, không có 

hai lợi hạnh. 

Hỏi:  Kinh  Ðại  Bổn  nói:   “Chỉ  trừ  Ngũ  Nghịch” ,  Quán  kinh  nói:   “Ngũ 

 nghịch được vãng sanh” . Hai nghĩa ấy như thế nào? 

Ðáp:  Kinh  Ðại  Bổn  nói:   “Chỉ  trừ  Ngũ  Nghịch,  phỉ  báng  chánh  pháp”  

cho nên biết là nếu đã phạm tội Ngũ Nghịch lại còn kèm thêm báng pháp thì 

bị loại ra. Nếu chẳng kèm thêm báng pháp thì cũng chưa bị loại trừ. Bởi lẽ, 

hễ  báng thì chẳng tin, chẳng tin sẽ chẳng  vãng sanh; tức  là:   “Hễ nghi, hoa 

 chẳng nở”. Quán Kinh chỉ nói Ngũ Nghịch, chẳng nói tới báng pháp nên biết 

là  tuy  phạm  đủ  tội  Ngũ  Nghịch,  nhưng  chẳng  báng  pháp  ắt  vẫn  nhất  định 

được  vãng  sanh.  Nếu  như  kiêm  cả  báng  pháp  thì  cũng  chẳng  được  vãng 

sanh.  Ấy  là  vì  hễ  tin  thì  không  báng,  chẳng  báng  thì  hoa  nở.  Như câu  nói: 

 “Tin  thì  quyết  định  được  sanh”   chính  là  ý  này  vậy.  “Hạ  bối,  hạ  phẩm”   là 

nói hạ phẩm trong Hạ Bối, chẳng phải là Thượng hay Trung. 

Hỏi:  Đối  với Tam  Bối, kinh Ðại  Bổn thuần  nêu thiện  hạnh, chẳng  nhắc 

tới kẻ ác, chỉ bằng với sáu phẩm trước trong Quán kinh, cớ sao nay lại đem 

Hạ Bối ghép với Hạ Phẩm? 

Ðáp: Có ba ý:  

1) Một  là  ước theo  hạnh,  nhân, thiện, ác tuy khác,  nhưng  địa  vị,  thứ tự 

trong Bối và Phẩm đều giống nhau (ba lần ba là chín). Nay ở đây chỉ xét về 

địa vị, chẳng xét tới hạnh. 

2) Hai là Hạ Bối và Hạ Phẩm có hạnh mười niệm giống nhau. 

3) Ba là Ngũ Nghịch, Thập Ác nhưng chẳng báng pháp thì cũng kể như 

người  lành  trong  Hạ  Bối  vậy.  Kinh  Ðại  Bổn  dạy:   “Ðịa  ngục,  ngạ  quỉ,  súc 

 sanh  cũng  sanh  trong  cõi  ta”.   Ðọa  địa  ngục  chẳng  phải  là  kẻ  Ngũ  Nghịch 

hay sao? Nếu chẳng gộp vào Hạ Bối thì nên đặt trong bối nào? 

 “Trì  suốt  đời”   là  như  kinh  Ðại  Bổn  dạy:   “Một  mực  chuyên  niệm  Vô 

 Lượng Thọ Phật”  nên biết là trì suốt đời.  “Chín mươi ngày”  là như kinh Bát 

Châu Tam Muội nói:  “Trong chín mươi ngày, thường đi, thường đứng, nhất 

 tâm hệ niệm, ở trong tam-muội, được thấy Di Ðà”.  Kinh Văn Thù Bát Nhã 

nói:  “Trong chín mươi ngày, ngồi ngay ngắn hướng về phương Tây, chuyên 

 niệm  đức  Phật,  liền  thành  tam-muội”.  “Bốn  mươi  chín  ngày”   là  như trong 

kinh  Ðại  Tập  dạy:   “Nếu  chuyên  niệm  Phật  tới  bốn  mươi  chín  ngày,  thân 

 hiện tại sẽ thấy Phật”. “Bảy ngày”   là như trong kinh Di Ðà và Quán  Kinh 

đều  nói  một  ngày  cho  đến  bảy  ngày  liền  được  vãng  sanh.  “Mười  ngày”   là 

như kinh Cổ  Âm Vương  nói:   “Thọ trì  Phật hiệu mười ngày  mười đêm, trừ 

 bỏ tán loạn, ắt được thấy Phật” . Kinh Ðại Bổn nói:  “Nhất tâm thường niệm, 

 mười  ngày  đêm  chẳng  dứt,  khi  mạng  chung  ắt  được  sanh  về  cõi  ta”.  “Một 

 ngày”  là như kinh Ðại Bổn nói:  “Nhất tâm hệ niệm nơi ta, dẫu chỉ một ngày 

 đêm  chẳng  dứt,  ắt  sanh  về  cõi  ta”.  “Mười  niệm”   là  như  Quán  kinh  nói: 

 “Người bị sự khổ bức bách, chẳng thể niệm Phật, xưng danh hiệu Phật mười 

 tiếng liền được vãng sanh”. “Một niệm”  là như kinh Ðại Bổn nói:  “Tin ưa, 

 chẳng  ngờ  vực,  thậm  chí  một  niệm,  niệm  đức  Phật  ấy,  cũng  được  vãng 

 sanh”. 

Hỏi:  Vì  sao  niệm  đức  Phật  ấy  một  niệm  mà  cũng  được  vãng  sanh  cõi 

nước ấy? Một câu Di Ðà có thể diệt tội trong tám mươi ức kiếp sanh tử ư? 

Ðáp:  Nhất tâm  niệm rõ ràng,  vọng  tưởng  chất chứa  liền  mau chóng tan 

biến. Ví như một ngọn đèn tiêu diệt bóng tối ngàn năm trong nhà; một ngọn 

lửa có thể thiêu cháy trăm cỗ xe củi. Huống là nương theo bổn nguyện công 

đức của Như Lai, há có thể nghĩ bàn được sao? Do vậy, kinh Pháp Hoa nói: 

 “Xưng nam-mô Phật một tiếng, đều được thành Phật đạo”.  Kinh Phật Danh 

nói:   “Nghe  danh  hiệu  Phật  một  lần,  diệt  tội  trong  vô  lượng  kiếp  sanh  tử”.  

Kinh Ðại  Bi  nói:  “Một lần xưng danh  Phật thì do thiện căn ấy sẽ nhập cõi 

 Niết Bàn chẳng thể cùng tận”.  Ðại Trang Nghiêm Kinh Luận chép:  “Trong 

 thời đức Phật tại thế, một ông già đến xin xuất gia, các vị như Xá Lợi Phất 

 v.v…  đều  chẳng  ưng  thuận  thế  độ,  do  quán  thấy  ông  ta  trong  nhiều  kiếp 

 chẳng có căn lành. Đức  Phật  tự độ ông ta, liền chứng đạo quả. Nhân đấy, 

 bảo đại chúng: ‘Trong vô lượng kiếp trước, ông này làm người đẵn củi, bị 

 mãnh hổ đuổi riết, quá hoảng hốt trèo lên cây, xưng ‘nam-mô Phật’. Do bởi 

 căn lành ấy nên gặp ta liền đắc độ”. 

Từ chữ  “huống hồ còn có”  trở đi: Trong đoạn trên là nói về tự lực, còn 

câu này nói về tha lực. Tự lực lại có hai thứ: Một là do sức xưng niệm đức 

Phật  lực  ấy  giống  như  buồm  và  bánh  lái.  Hai  là  sức  Phật  tánh  vốn  sẵn  có 

giống  như  thuyền  bè.  Tha  lực  tức  là  sức  nhiếp  thủ  của  Phật  nguyện  giống 

như thuận gió. Ba sự cùng trọn đủ, chắc chắn sanh về Tịnh Độ. 

Hỏi: Phật liền tự đến tiếp dẫn, sao lại phải nhọc công bao nhiêu Hóa Phật 

đưa tay tiếp dẫn nữa? 

Ðáp: Điều này nhằm hiển thị công hạnh người ấy sâu hay cạn. Như ngài 

Thiện  Ðạo,  một  ngàn  câu  niệm  liền  phóng  ra  ngàn  tia  sáng,  ngài  Thiếu 

Khang niệm mười tiếng bay ra mười đức Phật. Trong kinh Hoa Nghiêm, Ly 

Cấu  Tràng  Bồ  Tát  nói  kệ  rằng:   “Dùng  Phật  làm  cảnh  giới,  chuyên  niệm 

 chẳng buông bỏ, người này được thấy Phật, số ấy bằng với tâm”.   



---o0o--- 

2.5.3. Kết luận để đáp câu hỏi về pháp Viên Thông: 



Chánh kinh:  

 Phật vấn viên thông, ngã vô tuyển trạch, đô nhiếp  lục căn, tịnh niệm 

 tương kế, đắc tam-ma-địa, tư vi đệ nhất. 

(Phật hỏi pháp nào viên thông, con chẳng chọn lựa. Nhiếp trọn sáu căn, 

tịnh niệm tiếp nối, đắc Tam Ma Ðịa, đấy là bậc nhất.) 



Sớ:  Câu  đầu  tiên  nhắc  lại  lời  hỏi.  Bao  hàm  các  thứ  mầu  nhiệm  gọi  là 

Viên. Vào khắp các cõi gọi là Thông. Lại bao gồm chung muôn sự hóa độ, 

chẳng đình trệ một chỗ, gọi là Viên. Gộp chung hết thảy chúng sanh, chẳng 

có gián đoạn, cách ngăn thì gọi là Thông. Năm câu kế dùng để kết luận lời 

đáp. Từ chữ  “con chẳng”  trở đi là nêu bổn nhân (nhân địa của chính mình). 

Trước hết là sự tu nhân. 

 “Vô tuyển trạch” (Không chọn lựa):  

1. Một là sự chọn lựa của ngài Thế Chí chẳng phải là pháp tu Nhãn Căn 

của ngài A Na Luật60, không sanh khởi ý chọn lựa. 

2. Hai là phía ngoài chẳng chọn lấy tướng của sáu căn (hai tướng trong 

sạch và thù thắng của các căn), trong chẳng chọn lấy tánh của sáu căn (tánh 

thấy, nghe, hay biết). 

 “Đô nhiếp lục căn” (Nhiếp trọn sáu căn) là  để đối ứng  ý  trên, cũng có 

hai nghĩa:  

1. Một là mắt chẳng chấp vào Sắc, cho đến ý chẳng duyên nơi Pháp. 

2. Hai  là chỉ  y  vào  một tâm tinh  minh61, công dụng của sáu căn chẳng 

hiện hành. 

Các niệm khác chẳng sanh thì gọi là Tịnh bởi lẽ niệm mà vô niệm. Nhất 

tâm buộc  ý  nơi Phật thì  gọi  là Niệm  vì  vô niệm  mà  niệm  vậy.  “Tuơng kế” 

(Tiếp  nối): Nếu  nói  về Sự thì  là ức  niệm chẳng  ngơi,  về  Lý thì  là chiếu soi 

trọn vẹn không gián đoạn. 

Từ  chữ   “đắc  Tam-ma-địa”   trở  đi  là  chứng  quả.  Tiếng  Phạn  “Tam-ma-

địa” (Samādhi) được cõi này dịch là Ðẳng Chí. Ðẳng tức là cân bằng, không 

hôn  trầm  hay  lao  chao;  Chí  là  đạt  đến,  tức  đạt  đến  Định  thù  thắng  vậy. 

[Tam-ma-địa] còn dịch là Ðẳng Trì, tức là giữ cái tâm bình đẳng hướng đến 

một  cảnh.  Tuy  thông  với  nhân  quả,  nhưng  điều  này  cũng  chứa  đựng  một 

nghĩa là  “công dụng thuần thục”  cho nên gọi là  “đắc”.  Về Sự là thành tựu 

Niệm Phật tam-muội, về Lý là hiển thị bổn tánh Như Lai. Câu  “tư vi” (đấy 

là) chính là lời khen ngợi sự thù thắng. 

Hỏi:  Kinh  Ðại  Bổn  Di  Ðà  nói:   “Cực  Lạc  thanh  tịnh  chỉ  kém  Nê 

 Hoàn62”.  Nay trong phần chọn lựa Viên Thông của kinh này, ngài Thế Chí 

chọn pháp Niệm Phật, sau đó ngài Quán Âm lại chọn pháp Phản Văn thì làm 

sao gọi là đệ nhất được? 

Ðáp: Xét theo kinh Lăng Nghiêm, có ba ý:  

1.  Một  là  vì  đức  Văn  Thù  nói  tới  tánh  của  niệm  là  sanh  diệt,  nhân  quả 

chiêu cảm khác nhau nên là đệ nhị; còn ngài Thế Chí nói tới  “nhất tâm tịnh 

 niệm, thấy tự  Phật  (đức  Phật trong tự tánh) ngay trong hiện  tại”   nên  là đệ 

nhất. 

2. Hai  là A Nan dõi theo âm  thanh  nên Phản Văn  xứng  hợp căn cơ của 

đương nhân (tức ngài A Nan) trong pháp hội Lăng Nghiêm; còn pháp Niệm 

Phật  chẳng  dành  cho  căn  cơ  của  đương  nhân  trong  pháp  hội.  Do  nhìn  từ 

phương diện thánh tánh thì  hai pháp đều không, trở về  nguồn cội,  hai pháp 

này  chẳng  hai,  cho  nên  đức  Phật  khen  ngợi  [pháp  Viên  Thông  của]  Quán 

Âm và Thế Chí đều không hơn kém. 

3.  Ba  là  do  giáo  thể  của  phương  này  trọng  tại  sự  nghe  âm  thanh  nên 

[ngài  Văn  Thù] chọn  pháp  Nhĩ  Căn  Viên  Thông.  Do  vậy,  nếu  xét  theo  căn 

cơ của phương này, pháp Viên Thông của ngài Thế Chí ở bậc thứ, nhưng đối 

với  pháp  môn  trong  mười  phương,  Niệm  Phật  lại  là  bậc  nhất.  Bởi  vậy,  đối 

với căn cơ trong mười phương thì pháp Niệm Phật viên thông bằng với pháp 

Viên Thông của đức Quán Âm. 

Ước theo pháp môn Niệm Phật, nếu là dùng Sự niệm để niệm Tha Phật 

nhằm  giúp  hiển  lộ  đức  Phật  trong  tánh  Bổn  Giác  thì  thua  kém  Nê  Hoàn, 

khác  với  Quán  Âm.  Chứ  nếu  dùng  Lý  niệm  để  niệm  Tự  Phật,  hiển  lộ  trực 

tiếp đức Phật trong cái tâm Niết Bàn thì bằng với Nê Hoàn, giống như Quán 

Âm vậy. Nói:  “Bất giả phương tiện, tực đắc tâm khai” (Chẳng nhọc phương 

tiện,  tâm  tự được  mở  mang) chính  là  nhằm  diễn  tả  ý  này.  Pháp  môn  Niệm 

Phật như thế chẳng gọi là đệ nhất, thì gọi là gì? Người tu tâm cớ sao lại coi 

thường nó vậy? 



Sao:   “Nhắc  lại  lời  hỏi” :  Kinh  Lăng  Nghiêm  quyển  năm  chép  [lời  Phật 

hỏi  đại  chúng]:   “Ta  nay  hỏi  các  ông  lúc  phát  tâm  ban  đầu,  ngộ  mười  tám 

 giới63, những gì là viên thông? Từ phương tiện nào nhập tam-ma-địa?”  nên 

ở đây nhắc lại [câu hỏi ấy] bằng cách nói  “Phật hỏi pháp nào Viên Thông”.  

Từ chữ  “bao hàm”  trở đi, ước theo nghĩa bao trùm, trọn khắp để giải thích 

chữ Viên Thông. Từ chữ  “lại”  trở đi, ước theo phương diện nhiếp thủ chúng 

sanh  để  giải  thích  chữ  Viên  Thông.  Hơn  nữa,  do  nhiều  môn  vào  trong  một 

môn, một môn chứa đựng nhiều môn nên gọi là Viên. Như hạt châu treo trên 

không, chiếu ra năm màu. Một nhập nhiều môn, nhiều môn chứa đựng trong 

một nên gọi là Thông, như suối chảy ngầm, xoi thủng mười phương. 

Từ  chữ   “nhiếp  trọn  các  căn”   trở  đi  thì  Phật  là  năng  nhiếp  (tức  dùng 

danh hiệu Phật để thâu nhiếp các căn), Căn là sở nhiếp (cái được thâu nhiếp 

bởi  danh  hiệu  Phật).  Lời  Sớ  giải  thích  chữ   “nhiếp”   bao  gồm  hai  nghĩa. 

Trong  hai  nghĩa  ấy,  nghĩa  trước  dựa  theo  Sự  niệm,  nghĩa  sau  dựa  theo  Lý 

niệm.  Hai  nghĩa   “không  chọn  lựa”   được  nói  trong  đoạn  Sớ  trước  đó  cũng 

dựa theo cách phán định ở đây để hiểu. 

Từ  chữ   “Ðẳng  Chí”   trở  đi:  Viên  Giác  Sớ64  dịch  chữ  Tam-ma-địa  là 

Ðẳng Chí.  “Ðẳng”  tức  là bình đẳng trụ trì (gìn giữ bình đẳng), cùng  xa  lìa 

hai thứ hôn trầm và lao chao.  “Chí”  là có thể đạt đến Định thù thắng và đạt 

đến địa vị thù thắng. Từ chữ  “Ðẳng Trì”  trở đi là lời giải thích [ý nghĩa chữ 

Tam-ma-địa] theo Hội Huyền Ký65: Xét về Sự thì thành Đẳng Chí, xét theo 

Lý thời thành Đẳng Trì, cho nên lập ra hai nghĩa ấy. 

Từ  chữ   “Hỏi”   trở  xuống  là  đáp  lời  gạn.  Sư  Huệ  Giác  nói:   “Nếu  có  kẻ 

 nói Tịnh Độ là phương tiện quyền biến của thánh nhân nhằm tiếp độ kẻ độn 

 căn, hóa độ căn khí phàm phu. Nếu vượt lên, vào thẳng địa vị Như Lai, cần 

 gì  phải  nhờ  vào  sức  bên  ngoài?  Ðáp  rằng: Các  vị  Bồ  Tát  Mã  Minh,  Long 

 Thọ, Thiên Thân v.v... đều phát nguyện vãng sanh, hết thảy các vị ấy có phải 

 là độn căn hay chăng? Trong kinh Ðại Bảo Tích, đức Phật Thích Ca khuyên 

 phụ vương Tịnh Phạn và sáu vạn người họ Thích đều cầu sanh về Tịnh Độ, 

 há có phải hết thảy bọn họ đều là căn khí phàm phu hay chăng? Một phen 

 khởi  tâm  niệm  Phật  liền  thấy  tánh  thành  Phật,  há  chẳng  phải  là  một  phen 

 siêu việt, trực nhập hay chăng?”  Thanh Thảo Ðường thân sau làm Tăng Lỗ 

Công,  Giới  Thiền  Sư  thân  sau  làm  Tô  Ðông  Pha,  thân  sau  của  Chân  Như 

Triết  Công66  nhiều  nỗi  sầu  khổ,  thân  sau  của  Thái  Bình  cổ  lão  đắm  trong 

phú quý, thiền sư Hải Ấn Tín sanh làm con gái nhà Châu Phòng Ngự, há còn 

có thể một gậy tự lực được chăng? Nếu coi pháp môn này là Quyền thì cái gì 

mới  là  Thật?  Kẻ  khinh  rẻ  pháp  Niệm  Phật  chẳng  thể  không  cẩn  thận  vậy 

thay! 

Từ  chữ   “nếu  là”   trở  xuống  là  kết  luận  những  điều  đã  được  trình  bày 

trong lời Sớ. Nếu nói do một môn Niệm Phật sanh ra pháp thế gian lẫn pháp 

xuất thế gian thì:  

1. Vì Ngũ Dục phát tâm niệm Phật thì là địa ngục giới. 

2. Vì danh lợi phát tâm niệm Phật là ngạ quỷ giới. 

3. Vì quyến thuộc phát tâm niệm Phật là súc sanh giới. 

4. Vì trỗi vượt người khác liền phát tâm niệm Phật là Tu-la giới. 

5. Vì sợ ác đạo nên phát tâm niệm Phật là nhân pháp giới. 

6. Vì cầu sự vui cõi trời nên phát tâm niệm Phật là thiên pháp giới. 

7. Thích sự vui Niết Bàn phát tâm niệm Phật là Thanh Văn giới. 

8. Vì hâm mộ Vô Sanh nên phát tâm niệm Phật là Duyên Giác giới. 

9. Vì muốn độ người nên phát tâm niệm Phật là Bồ Tát giới. 

10. Vì mong thành Phật nên phát tâm niệm Phật là Phật pháp giới. 

11. Vững lòng niệm Phật là Địa đại. 

12. Tâm vui mừng niệm Phật là Thủy đại. 

13. Tâm thành thục niệm Phật là Hỏa đại. 

14. Tâm siêng năng niệm Phật là Phong đại. 

15. Trống lòng niệm Phật là Không đại. 

16. Tâm linh thông niệm Phật là Căn đại. 

17. Tưởng tâm niệm Phật là Thức đại. 

18. Niệm Phật xoay chuyển được cái Nhìn là Nhãn căn. 

19. Niệm Phật xoay chuyển cái Nghe là Nhĩ căn. 

20. Niệm Phật chuyển cái Ngửi là Tỵ căn. 

21. Niệm Phật xoay lại cái Nếm là Thiệt căn. 

22. Niệm Phật thâu nhiếp sự cảm nhận là Thân căn. 

23. Niệm Phật xoay ngược cái Biết là Ý căn. 

24. Niệm Phật quán tượng là Sắc trần. 

25. Niệm Phật nghe danh hiệu là Thanh trần. 

26. Niệm Phật nhiễm hương là Hương trần. 

27. Niệm Phật có mùi vị là Vị trần. 

28. Niệm Phật được trang nghiêm bởi ánh sáng là Xúc trần. 

29. Niệm Phật quán tưởng là Pháp trần. 

30. Nhãn căn chẳng phân biệt Sắc là Nhãn thức niệm Phật. 

31. Tai chẳng phân biệt Thanh là Nhĩ thức niệm Phật. 

32. Mũi chẳng phân biệt Hương là Tỵ thức niệm Phật. 

33. Lưỡi chẳng phân biệt Vị là Thiệt thức niệm Phật. 

34. Thân chẳng phân biệt Xúc là Thân thức niệm Phật. 

35. Ý chẳng phân biệt Pháp là Ý thức niệm Phật. 

36. Sợ sanh tử khổ là Khổ Đế niệm Phật. 

37. Dứt các Hoặc nghiệp là Tập Đế niệm Phật. 

38. Tu Giới Định Huệ là Đạo Đế niệm Phật. 

39. Chứng Lý tịch diệt là Diệt Đế niệm Phật. 

40. Phiền não chẳng sanh là Vô Minh duyên niệm Phật. 

41. Chẳng tạo các nghiệp là Hành duyên niệm Phật. 

42. Chẳng nương gá vào thai mẹ là Thức duyên niệm Phật. 

43. Sắc, tâm đoạn diệt là Danh Sắc duyên niệm Phật. 

44. Các căn đều nguội lạnh, mất hết là Lục Nhập duyên niệm Phật. 

45. Lìa Căn, Trần, Thức là Xúc duyên niệm Phật. 

46. Chẳng nhận lãnh Tiền Cảnh là Thọ duyên niệm Phật. 

47. Chẳng tham tài sắc là Ái duyên niệm Phật. 

48. Chẳng cầu những dục lạc trong cõi trần là Thủ duyên niệm Phật. 

49. Nghiệp chẳng có thành là Hữu duyên niệm Phật. 

50. Chẳng thọ Hậu Ấm là Sanh duyên niệm Phật. 

51.  Trống  rỗng,  không  có  chín  muồi,  hư  hoại  là  Lão  Tử  duyên  niệm 

Phật. 

52. Nhất tâm niệm Phật, vạn duyên tự bỏ là Thí độ. 

53. Nhất tâm niệm Phật, các ác tự dứt là Giới độ. 

54. Nhất tâm niệm Phật, tâm tự nhu thuận là Nhẫn độ. 

55. Nhất tâm niệm Phật vĩnh viễn chẳng thoái chuyển là Tấn độ. 

56. Nhất tâm niệm Phật, các tưởng khác chẳng sanh là Thiền độ. 

57. Nhất tâm niệm Phật, chánh trí phân minh, là Trí độ. 

58. Nhất tâm niệm Phật, thành Chánh Biến Tri là Bồ Đề. 

59. Nhất tâm niệm Phật thường lạc ngã tịnh là Niết Bàn. 

60. Tịch tĩnh niệm Phật là Không Như Lai Tạng. 

61. Tưởng đến hình tượng để niệm Phật là Bất Không Như Lai Tạng. 

62. Viên thông niệm Phật là Không Bất Không Như Lai Tạng. 

63. Mặt trời mọc niệm Phật là trước hết chiếu thời (xét soi thời khắc). 

64. Khi ăn niệm Phật là chuyển chiếu sơ (xoay lại xét soi lúc ban đầu). 

65.  Giữa  trưa  niệm  Phật  là  chuyển  chiếu  trung  (xoay  lại  xét  soi  chặng 

giữa). 

66. Buổi chiều niệm Phật là chuyển chiếu vào chặng sau. 

67. Mặt trời lặn niệm Phật là hoàn chiếu thời (trở lại xét soi thời gian). 

68. Niệm đức Phật ở ngoài cái tâm là Tiểu Giáo. 

69. Niệm đức Phật trong tâm là Thỉ Giáo 

70. Niệm đức Phật chính là tâm thì là Chung Giáo. 

71. Niệm Phật chẳng phải là tâm thì là Đốn Giáo. 

72. Niệm đức Phật viên dung trọn khắp là Viên Giáo. 

73. Có Phật, có tâm, tịnh niệm liên tục là Sự pháp giới. 

74. Không Phật, không tâm, chẳng cần tới phương tiện là Lý pháp giới. 

75.  Niệm  Phật,  niệm  tâm,  nhập  Vô  Sanh  Nhẫn  là  Sự  Lý  Vô  Ngại  pháp 

giới. 

76. Dù Phật hay tâm đều chứa đựng khắp vô tận là Sự Sự Vô Ngại pháp 

giới. 

77. Một môn Niệm Phật gồm vô tận nghĩa là Tổng Tướng. 

78. Có bốn hay năm nghĩa môn, chẳng phải chỉ có một cách niệm Phật, 

là Biệt Tướng. 

79. Mười sáu pháp quán v.v… cùng thành Niệm Phật là Đồng Tướng. 

80. Y báo thanh tịnh, chẳng phải là chánh báo trang nghiêm, chính là Dị 

Tướng. 

81. Một môn niệm Phật bao quát các nghĩa thành tựu là Thành Tướng. 

82. Bốn thứ hay năm thứ, mỗi thứ đều trụ trong địa vị của mình là Hoại 

Tướng. 

83. Công đức của y báo lẫn chánh báo do niệm Phật liền trọn vẹn, đồng 

thời đầy đủ, đấy là Tương Ứng môn. 

84. Các pháp trọn khắp chẳng rời niệm Phật, rộng hẹp tự tại là Vô Ngại 

môn. 

85.  Một  căn  niệm  Phật,  sáu  căn  đều  nhiếp  là  môn  “một  và  nhiều  dung 

chứa nhau chẳng đồng”. 

86.  Niệm  Phật  tam-muội  tức  là  hết  thảy  pháp  là  môn  “các  pháp  tương 

tức tự tại”. 

87. Lúc đang niệm Phật, các môn khác chẳng hiện, đấy chính là môn “bí 

mật ẩn hiển đều thành”. 

88.  Môn  niệm  Phật  này  đều  nhiếp  hết  thảy  chính  là  môn  “vi  tế  tương 

dung an lập”. 

89.  Năm  thứ  niệm  Phật  nhiếp  lẫn  nhau  trùng  trùng  là  môn  “cảnh  giới 

lưới của Nhân Ðà La (Indra: Ðế Thích)”. 

90. Thấy môn Niệm Phật liền thấy vô tận, chính là môn “mượn Sự tỏ rõ 

pháp để sanh lòng hiểu biết”. 

91.  Trước  sau  niệm  Phật  chẳng  khác  với  đương  niệm  là  môn  “thập  thế 

cách pháp dị thành”. 

92. Một pháp Niệm  Phật  mang  vô tận pháp là  môn “chủ bạn viên  minh 

đầy đủ công đức”67. 

93. Niệm đức Phật của tự tâm là Bổn Giác. 

94. Niệm Phật tâm tin tưởng chính là Danh Tự trong Thỉ Giác. 

95. Niệm Phật hiểu được tâm là Tương Tự trong Thỉ Giác. 

96. Niệm Phật chứng tâm là Phần Chứng trong Thỉ Giác. 

97. Niệm Phật thành Phật là Cứu Cánh Giác. 

98. Lúc đang niệm Phật tịch mịch vô vi là Pháp Thân Phật. 

99. Lúc đương niệm Phật không đức gì chẳng đủ là Báo Thân Phật. 

100. Lúc đương niệm Phật, phàm thánh cùng vui là Hóa Thân Phật. 

Do vậy biết một pháp Niệm Phật nhiếp sạch hết thảy các pháp vậy. 

---o0o--- 

III. Quy mạng hồi hướng 

Kính lễ Phật Thích Ca, Phật A Di Ðà, Quán Âm, Thế Chí, các vị thánh 

hiền, ngưỡng nguyện sức Tam Bảo gia bị sẽ khiến cho kinh sớ này trọn khắp 

các cõi nhiều như số vi trần, kẻ thấy, nghe, tùy hỉ và vâng giữ, tuyên nói, rốt 

ráo  được  sanh  về  cõi  An  Lạc.  Ðem  công  đức  này  hồi  hướng  về  pháp  giới 

cùng thành quả Vô Thượng Bồ Đề. 



Lăng Nghiêm Kinh Thế Chí Niệm Phật Viên Thông Chương Sớ Sao 

Quyển Hạ hết 

(Phật  lịch  2544,  ngày  15  tháng  Mười  năm  2000,  Bửu  Quang  tự đệ  tử Như 

Hòa kính dịch. 

Ngày 06 tháng Giêng năm 2008, sửa chữa cảo bản lần thứ nhất) 



---o0o--- 

Duyên khởi khắc bản Thế Chí Sớ Sao 



Trong các đường lối tu hành, Niệm Phật là bậc nhất. Phương pháp Niệm 

Phật không chi hơn được kinh này. Soạn Sớ Sao cũng là chuyện chẳng đặng 

đừng  mà  thôi! Mùa Đông  năm Mậu Ngọ (1678), tiên sinh  Đới Phúc  Trai  ở 

vùng  Kinh  Triệu,  ông  Trương  Nhân  Trưởng  tính  mừng  thọ  cho  cha  bèn  tổ 

chức pháp  hội  Hoa Nghiêm.  Lúc ấy, tôi suất  lãnh đại chúng,  tụng đến  môn 

Niệm  Phật  của  ngài  Đức  Vân  liền  suy  nghĩ  chín  chắn,  quán  niệm  sâu  xa, 

trong đêm hôm ấy mộng thấy hòa thượng bổn sư giảng cho tôi nghe chương 

Thế Chí. Sáng hôm sau, bèn nghiên cứu kỹ càng bộ Hoa Nghiêm Sớ Sao của 

ngài Thanh Lương rồi bắt đầu viết lời giải thích vào ngày  mồng Tám tháng 

Chạp mãi cho đến hôm Nguyên Tiêu (Rằm tháng Giêng) mới gác bút. 

Tháng Năm mùa Hạ năm ấy, cầm sách đến thỉnh giáo tiên sinh Đới Phúc 

Trai. Rằm tháng Bảy năm nay, tiên sinh bảo con trai quyên mộ, khắc in. Con 

trai  tiên  sinh  vui  vẻ  vâng  lệnh,  liền  dùng  chuyện  này  để  làm  công  cứ hòng 

cầu  lành  bệnh,  kéo  dài  cuộc  sống,  chuyện  tăng  thọ,  tăng  phước  đều  có  các 

điều ứng nghiệm. Thợ khắc nói: “Đây là do Phật, Bồ Tát gia hộ hay không 

phải là do Phật, Bồ Tát gia hộ?” Tôi nói:  

“Hãy nên biết rằng: Kinh này ý nghĩa chẳng thể nghĩ bàn, quả báo cũng 

chẳng thể  nghĩ bàn. Do bởi  lẽ ấy,  nếu là  những tác phẩm khơi  gợi  năm thứ 

dục  lạc, hoặc xiển dương sáu trần cảnh, hoặc nhằm thu  hút tiếng tăm,  hoặc 

nhằm kết thành cái quả cái nhân của tài sản trong thế gian thì thí tiền để khắc 

bản in như thế sẽ bị tổn hại vô ích. Nay khắc pháp môn Niệm Phật tặng cho 

một  người  thì  một  người  được  lợi  ích,  tặng  cho  ngàn  vạn  người  thì  sẽ  có 

ngàn vạn người được lợi ích. Trong một thời, một chỗ thì một thời một chỗ 

được lợi ích. Tới cùng tận đời vị lai trọn khắp các cõi số lượng nhiều như cát 

thì sẽ có  lợi  ích trong các phương  nhiều  như cát đến ức kiếp. Đấy chính  là 

sức giống như ngài Thế Chí, nguyện sánh với Di Đà, nhiếp thủ người niệm 

Phật quay về cõi An Dưỡng. Công đức vô lậu ấy bằng với hư không, há có 

thể dùng tâm suy nghĩ, lời lẽ bàn luận được hay chăng? Hơn nữa, đã lãnh hội 

Phật tâm, khiến cho Tam Bảo thường trụ, nếu Phật chẳng gia hộ, ai sẽ gia hộ 

đây?  Vì  thế,  đối  với  những  dấu  hiệu  nhỏ  nhoi,  vặt  vãnh  này  chớ  nên  sanh 

lòng nghi!” 

Mọi người đều chấp nhận là đúng, bảo tôi soạn văn để khuyên đời, nhằm 

dấy lên tín tâm cho khắp hết thảy mọi người. Tiên sinh Phúc Ông nghe vậy 

bèn nói: “Chuyện này mờ  mịt chẳng cần phải gấp rút nêu ra. Tín tâm thì ai 

nấy đã sẵn có, khuyên rộng rãi làm gì?” Tôi nói: “Chẳng phải vậy. Sanh tử 

là chuyện lớn. Pháp môn này có thể thoát được sanh tử há bảo là nhỏ nhoi ư? 

Người tin tuy nhiều, nhưng chẳng thể thường trọn khắp, nay phô bày ra hòng 

khiến  kẻ  chưa  tin  sẽ  tin  tưởng,  người  đã  tin  sẽ  thêm  tin  tưởng,  khuyên  lơn 

lẫn nhau nào có hại gì?” Do vậy bèn viết vào cuối bản Sớ Sao để giúp cho sự 

lưu thông vậy. 



Ngày  Mười  Một  tháng  Mười  năm  Canh  Thân  (1680) đời  Khang  Hy, 

Quán Đảnh hành giả Tục Pháp viết tại Từ Vân Quán Đường. 



---o0o--- 

HẾT 



1 Đại sư Tục  Pháp (1641-1728)  là cao tăng đời Thanh,  người  huyện Nhân Hòa (nay  là 

Hàng Châu), tỉnh Chiết Giang, họ Trầm, pháp tự là Bách Đình, hiệu là Quán Đảnh. Ngài 



còn  có tên  là  Thành  Pháp.  Năm  lên  chín  tuổi  xuất  gia  với  ngài  Minh  Nguyên  chùa  Từ 

Vân ở núi Thiên Trúc, Hàng Châu. Mười chín tuổi thọ Cụ Túc Giới, hai mươi tuổi liền 

tập giảng kinh.  Năm 27 tuổi,  được  ngài Minh Nguyên phó chúc trở thành pháp tôn đời 

thứ năm của Tổ Liên Trì Châu Hoằng. Sư nghiên cứu trọn khắp các kinh điển, dung hội 

mọi thuyết, chẳng câu nệ một pháp nào. Mỗi khi nhóm chúng thuyết pháp, thính chúng tụ 

tập  đông  nghẹt,  cực  thịnh  một  thời.  Ngài  lần  lượt  trụ  trì  các  chùa  Từ  Vân,  Sùng  Thọ, 

Thượng Thiên Trúc. Các đệ tử truyền pháp như Bồi Phong, Từ Duệ, Chánh Trung, Thiên 

Hoài đều lừng danh. Ngài để lại các tác phẩm như Hiền Thủ Ngũ Giáo Nghi, Viên Giác 

Chiết Nghĩa Sớ, Hoa Nghiêm Tông Phật Tổ Truyện v.v… hơn sáu trăm quyển. 

2 Tứ Trọng (gọi đủ là Tứ Trọng Cấm Giới hoặc Tứ Trọng Tội, hay Tứ Ba La Di) là bốn 

trọng tội căn bản không được vi phạm, tức là sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ. Ba La 

Di  (pārājika)  là  một trong  bảy  tiểu  loại  Giới  của  luật  tỳ-kheo  hay  tỳ-kheo-ni.  Giới  này 

còn  được  phiên  là  Ba  La  Thị  Ca,  Ba  La  Xa  Dĩ  Ca,  dịch  nghĩa  là  Cực  Ác,  Trọng  Cấm, 

Đọa,  Đoạn  Đầu  (đứt  đầu),  Vô  Dư  (không  còn  sót),  Khí  (vứt  bỏ).  Người  tu  hành  phạm 

phải những giới cấm này sẽ không còn đủ tư cách là tăng sĩ nữa, phải bị trục  xuất khỏi 

tăng đoàn, chết đọa địa ngục. Nội dung giới này xoay quanh Tứ Trọng như vừa nói trên 

đây. 

3  Tam  Tai:  ba  tai  nạn  lớn  khi  thế  giới  sắp  bước  vào  kiếp  Hoại:  Thủy  Tai,  Hỏa  Tai  và 

Phong Tai. 

Bát nạn (Astāvaksanāh): Tám thứ chướng nạn gồm: Sanh trong địa ngục, sanh trong loài 

ngạ quỷ, đọa làm súc sanh, sanh trong chốn Biên Địa hoặc sanh vào châu Uất Đan Việt 

(trong châu này quá sướng, tuổi thọ quá dài, nên không có lòng mong muốn tu tập), tàn 

tật (đui,  ngọng,  câm,  điếc),  Thế Trí  Biện Thông,  và  sanh  trước  Phật  hay  sau  Phật.  Nếu 

hiểu đặc biệt theo nghĩa thọ giới của Tăng sĩ (như trong Tứ Phần Luật đã quy định) thì 

tám nạn là tám thứ chướng nạn khiến tăng chúng không thể thọ giới, tụng giới hay Tự Tứ 

được tức là nạn vua, nạn giặc cướp, lụt lội, hỏa tai, bệnh tật, bị kẻ xấu quấy nhiễu, bị phi 

nhân ngăn trở, bị độc trùng ngăn trở. 

4 Sư dùng chữ “Tông Trí” trong nguyên văn. Trí là đạt đến, giống với ý nghĩa chữ Thú 

trong cách phán định Ngũ Trùng Huyền Nghĩa thông thường nên chúng tôi dùng chữ Thú 

cho giống với phần sau. 

5 Sớ: Lời giải thích chánh kinh gọi là Sớ, phần giải thích lời Sớ gọi là Sao. 

6 “Thể” là thể tánh (bản thể, bản chất). Thể tánh của một bản kinh được gọi là Giáo Thể, 

đôi khi còn gọi một cách tổng quát là Lý Thể. Theo pháp sư Bân Tông:  “Lìa hết thảy các 

 tướng thì gọi là Tánh; chỗ hết thảy các nghĩa quy về gọi là Lý. Nghĩa trọng yếu của các 

 pháp gọi là Thể”.  Phô bày minh bạch yếu chỉ của một bản kinh,  nêu rõ chỗ quy hướng 

của các giáo nghĩa được dạy trong kinh ấy thì gọi là “hiển thể”. Nói một cách khác, “hiển 

thể” một bản kinh chính là minh định chân lý nào sẽ được phô diễn bởi bản kinh ấy. 

7 Tướng (Laksana), có nghĩa là hình tướng hoặc trạng thái của các pháp. Nói cách khác, 

Tướng  là  những  gì  có  thể  nhận  thức  được  bằng  giác  quan  hay  suy  tưởng.  Trong  cách 

phán định kinh điển, Tướng có nghĩa là những phạm vi tác động của một pháp môn hay 

một bản kinh hoặc phạm vi bao trùm các pháp sẽ được diễn tả bằng bản kinh ấy. 



8 Đế (satya) có nghĩa là chân thật, không dối, chỉ cho sự thật vĩnh viễn không biến đổi, 

Đế chính là tên gọi khác của chân lý. Kinh Tăng Nhất A Hàm quyển 17 giảng:  “Các Lý 

 pháp do đức Như Lai đã nói chân thật chẳng dối nên gọi là Đế”. 

9  Tướng  độ:  Cõi  Tịnh  Độ  được  nhận  biết  qua  mặt  sự  tướng,  tức  các  cõi  Phàm  Thánh 

Đồng Cư và Phương Tiện Hữu Dư. 

10 Như (Tathā) còn gọi là Như Như, Chân Như, Như Thật, chính là bản tánh chân thật bất 

biến của hết thảy vạn vật. Bởi lẽ, vạn vật tuy có đủ mọi tánh chất khác biệt, nhưng những 

tánh chất chỉ là những tánh riêng biệt được cảm nhận qua lăng kính chấp trước chứ không 

phải là thật sự có. Hết thảy mọi vật đều lấy Không làm Thể nên bản tánh (thật tánh) của 

các pháp được gọi là Pháp Tánh, hoặc Chân Như hoặc Thật Tế. 

11 Tức bộ Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Sớ của đại sư Thanh Lương Trừng 

Quán. 

12 A-tăng-kỳ (Asamkhya) còn được phiên âm là A Tăng Xí Da, Tăng Kỳ, dịch nghĩa là 

Bất Khả Toán Số, Vô Lượng Số, hoặc Vô Ương Số. Theo kinh Tăng Nhất A Hàm. Một 

A-tăng-kỳ là một ngàn vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn vạn triệu (chín chữ Vạn). Thế 

nhưng, theo Đại Tỳ Bà Sa Luận, quyển 177, lại có ba loại A-tăng-kỳ: 

1. Kiếp A-tăng-kỳ lấy một kiếp làm một A-tăng-kỳ. 

2. Sanh A-tăng-kỳ tức là trong mỗi một kiếp trải quả vô số đời. 

3. Diệu hạnh A-tăng-kỳ tức là trong mỗi một kiếp tu hành vô số diệu hạnh. 

Luận Tỳ Bà Sa cho rằng hành nhân phải tu tập trọn đủ cả ba loại A-tăng kỳ như thế mới 

thành Vô Thượng Chánh Giác. Do vậy, ngoài cách giải thích thông thường “tam A-tăng-

kỳ là thời gian tu tập trải qua ba A-tăng-kỳ”, còn có qua điểm giải thích “tam kỳ” chính là 

tu tập trọn đủ ba loại A-tăng-kỳ như luận Tỳ Bà Sa đã giảng. 

13 A Già Đà (Agada) còn phiên là A Yết Đà hoặc A Kiệt Đà, có nghĩa là Kiện Khang, 

Trường  Sanh  Bất  Tử,  Vô  Bệnh,  Phổ  Khứ  (trừ  khử  khắp  mọi  thứ  bệnh),  Vô  Giá  là  một 

loại thuốc linh nghiệm có khả năng trị mọi thứ bệnh. 

14  Theo  phẩm  Tỳ  Lô  Giá  Na  (tức  phẩm  thứ  sáu)  kinh  Hoa  Nghiêm,  vào  đời  quá  khứ, 

trong thế giới Thắng Âm thuộc thế giới hải Phổ Môn Tịnh Quang Minh có rừng Ma Ni 

Hoa Chi Luân,  trong rừng ấy có đạo tràng tên Bảo Hoa Biến Chiếu,  trong đạo tràng ấy 

lần lượt mười Tu Di sơn vi trần số Như Lai xuất hiện trong cõi đời. Đức Phật thứ nhất tên 

là  Nhất  Thiết  Công  Đức  Sơn  Tu  Di  Thắng  Vân.  Khi  ấy,  Đại  Oai  Quang  là  thái  tử  của 

Chuyển Luân Vương Hỷ Kiến Thiện Huệ, do thấy quang minh liền chứng đắc mười thứ 

pháp môn. Sau đó, nghe Phật giảng pháp bèn chứng vô tận môn tam-muội. 

15 Đây  là  hai  mươi  mốt  môn Niệm Phật giải thoát được  ngài Đức Vân tỳ-kheo nói tới 

trong phẩm Nhập Pháp Giới  kinh Hoa Nghiêm  khi Thiện Tài đến  học  hỏi  về pháp giải 

thoát. Hai mươi mốt môn Niệm Phật ấy chính là Trí Quang Phổ Chiếu Niệm Phật, Linh 

Nhất  Thiết  Chúng  Sanh  Niệm  Phật,  Linh  An  Trụ  Lực  Niệm  Phật,  Linh  An  Trụ  Pháp 

Niệm Phật, Chiếu Diệu Chư Phương Niệm Phật, Nhập Bất Khả Kiến Xứ Niệm Phật, Trụ 

Ư Chư Kiếp Niệm Phật, Trụ Nhất Thiết Thời Niệm Phật, Trụ Nhất Thiết Sát Niệm Phật, 

Trụ  Nhất  Thiết  Thế  Niệm  Phật,  Trụ  Nhất  Thiết  Cảnh  Niệm  Phật,  Trụ  Tịch  Diệt  Niệm 

Phật,  Trụ  Viễn  Ly  Niệm  Phật,  Trụ  Quảng  Đại  Niệm  Phật,  Trụ  Vi  Tế  Niệm  Phật,  Trụ 

Trang  Nghiêm  Niệm  Phật,  Trụ  Năng  Sự  Niệm  Phật,  Trụ  Tự  Tại  Niệm  Phật,  Trụ  Tự 

Nghiệp Niệm Phật, Trụ Thần Biến Niệm Phật, Trụ Hư Không Niệm Phật. 

16 Thủy Thanh Châu là một loại ngọc theo truyền thuyết có khả năng khiến cho nước đục 

biến thành trong. Trung Phong Tam Thời Hệ Niệm Pháp Sự có đoạn nói về Thủy Thanh 



Châu như sau:  “Thanh châu đầu ư trược thủy, trược thủy bất đắc bất thanh. Niệm Phật 

 đầu ư loạn tâm, loạn tâm bất đắc bất Phật. Tây thiên hữu bảo, danh viết Thanh Châu. Vị 

 thử châu đầu nhập trược  thủy trung,  nhập thủy nhất  thốn, tắc nhất  thốn  chi trược  thủy 

 tức tiện thanh  khiết.  Thử châu nhập thủy,  tự thốn  chí xích,  nãi  chí ư để,  tắc trược  thủy 

 diệc tùy chi nhi trừng trạm”  (Thanh châu gieo vào nước đục, nước đục chẳng thể không 

trong; niệm Phật gieo vào tâm loạn, tâm loạn không thể không thành tâm Phật. Tây Vực 

có vật báu tên là Thanh Châu. Loại châu này gieo vào nước đục, chìm xuống nước một 

tấc thì một tấc nước đục liền thành thanh khiết. Châu ấy gieo vào nước từ tấc tới thước, 

cho đến tận đáy thì nước đục cũng lặng trong theo.)  

17  Tùy  Thuận  Nhẫn  (Anulomikī-dharma-ksānti)  là  tên  gọi  khác  của  Nhu  Thuận  Nhẫn. 

Nhẫn  này  còn  có  tên  gọi  khác  là  Tư  Duy  Nhu  Thuận  Nhẫn,  hàm  nghĩa  Huệ  tâm  nhu 

nhuyễn, có thể tùy thuận chân lý. Nói cách khác, Nhu Thuận là tâm mềm mỏng, trí thuận 

thảo, chẳng trái nghịch lý Thật Tướng. Nhẫn là an trụ nơi địa vị ấy. Trong bài giảng về 

cuốn  Di  Đà  Sớ  Sao  Diễn  Nghĩa,  Hòa  Thượng  Tịnh  Không  giảng  khái  niệm  này  rất  dễ 

hiểu như sau:  “Tùy Thuận Nhận là đối với hết thảy sự việc, quan hệ, hoàn cảnh đều có 

 thể tùy thuận, tức là không khởi lên phân biệt, chấp trước”. 

18 Khải giáo: khơi gợi, giảng giải giáo pháp hoặc là người thỉnh cầu Phật, Bồ Tát, thiện tri 

thức giảng giải giáo pháp. 

19 Tam khoa là Uẩn, Xứ, Giới (hay còn gọi là Ấm, Nhập, Giới), tức:  

1. Ngũ Uẩn. 

2.  Thập  Nhị  Xứ  (Thập  Nhị  Nhập)  tức  sáu  Căn  phối  hợp  với  sáu  Trần  (Sắc,  Thanh, 

Hương, Vị, Xúc). 

3. Thập Bát Giới: tức đem sáu căn phối hợp với sáu trần và sáu thức. 

20 Theo kinh Lăng Nghiêm, Sắc Pháp và Tâm Pháp xét về thể tánh chia ra thành bảy loại 

lớn (Địa,  Thủy,  Hỏa,  Phong,  Không,  Kiến,  Thức).  Địa,  Thủy, Hỏa,  Phong  và  Không  là 

thể tánh của Sắc Pháp. Đại có nghĩa là trọn khắp pháp giới. Vạn pháp sanh thành chẳng 

rời  khỏi  bốn  Đại  đầu,  nương  vào  hư  không  (Không  đại)  để  kiến  lập.  Do  Kiến  mà  cảm 

nhận, do Thức mà hay biết. Năm Đại đầu, phi tình cũng có, nhưng hai Đại sau chỉ hữu 

tình mới có. Nói cách khác, Địa là tánh chất cứng chắc, Hỏa là tánh chất ấm áp, Thủy là 

tánh  chất  thấm  ướt,  Phong  là  tánh  chất  di  động,  Không  là  tánh  chất  không  ngăn  ngại, 

Kiến đại là tánh cảm nhận, hiểu biết, Thức đại là tánh phân biệt. Năm Đại đầu thuộc về 

Lục Cảnh, Kiến Đại nương tựa vào Ý căn, Thức Đại nương tựa vào sáu thức (theo từ điển 

Phật Quang Sơn). 

21 Như Lai Tạng (Tathāgata-garbha) chỉ bổn tánh thanh tịnh Như Lai Pháp Thân (tự tánh 

thanh tịnh) ẩn kín trong cái tâm phiền não của chúng sanh, chẳng bị phiền não ô nhiễm, 

trọn đủ bản tánh vĩnh viễn bất biến tuyệt đối thanh tịnh. Do ẩn kín, chưa hiển lộ nên gọi 

là Tạng. 

22 Chỉ (Śamatha), còn phiên âm là Xa Ma Tha, hoặc Sá Ma Tha, hoặc dịch là Chỉ Tịch, 

Đẳng Quán,  là danh xưng khác của Thiền Định.  Chỉ có nghĩa là dứt hết mọi suy lường, 

dồn tâm chuyên chú vào một cảnh. Từ khái niệm này tông Thiên Thai đem phối hợp với 

Không, Giả, Trung lập ra ba thứ Chỉ, rồi lại phân biệt ra rất nhiều môn Chỉ rất phức tạp, 

sợ phiền phức nên không ghi vào đây. 

23 Thanh (Śabda) là những âm thanh, là đối tượng cảm nhận của Nhĩ Căn,  là một trong 

sáu trần. 



Danh (Nāman) là danh xưng. Duy Thức Học giải thích Danh là những âm thanh xưng hô 

có tác dụng khiến cho người  nghe  hình dung được  hình tướng của sự  vật.  Do  mỗi  một 

Danh thường liên quan đến một nội dung xác định nên còn gọi là “danh nghĩa”. Câu Xá 

Luận  còn  chia  Danh  ra  những  khái  niệm  Danh,  Danh  Thân,  Đa  Danh  Thân  như  sau: 

Những từ ngữ chỉ có một chữ thì gọi là Danh như Sắc, Hương v.v… Những từ ngữ gồm 

hai chữ gộp lại thì gọi là Danh Thân, ba chữ trở lên thì gọi là Đa Danh Thân. 

Cú nghĩa (Padārtha): những nghĩa lý được phân biệt, chọn lựa dựa theo từng câu nói, hay 

những nghĩa lý được trình bày bởi một câu nói. Một cách giải thích khác là: Cú là quan 

niệm, tức những sự vật được hiển thị trong nội dung của quan niệm ấy gọi là Nghĩa. Khái 

niệm Cú Nghĩa rất gần với khái niệm “phạm trù” trong triết học Tây Phương. Triết học 

Ấn Độ cũng gọi  những  loại  lớn trong cách phân loại  những nguyên  lý,  đặc tánh của sự 

vật là Cú Nghĩa.  Chẳng hạn phái Thắng Luận chia những nguyên  lý  của vạn  hữu thành 

mười Cú Nghĩa. 

Do Thanh, Danh, Cú Nghĩa đều nằm trong phạm vi đối đãi, còn phân biệt, chưa đạt đến 

mức độ Pháp Không nên chỉ được coi là thuộc phạm vi Tiểu Thừa. 

24 Tức bốn đại châu: Diêm Phù, Tây Ngưu, Đông Thắng và Bắc Câu. 

25 Nguyên văn “Đao thuyền” một loại thuyền nhỏ có hình dáng thon dài như chiếc dao 

thường dùng để bơi trong sông nhỏ. 

26  Thọ  Dụng  Phật  là  chính  là  Thọ  Dụng  Thân  (Sambhoga-kāya)  của  Phật.  Tức  là  thân 

viên  mãn  hết thảy công đức,  trụ trong cõi  nước thuần tịnh, thường  hưởng pháp  lạc  nên 

gọi là Thọ Dụng, chia thành hai loại:  

1.  Tự  Thọ Dụng:  tức thân Phật vô biên công đức,  sắc thân thường trọn khắp,  vô  lượng 

phước trí để hưởng dụng pháp lạc, còn gọi là Thật Trí thân, do thức thứ tám vô lậu tương 

ứng với Đại Viên Kính Trí biến thành. Đây là thân cảm bởi sự tu các  hạnh tự lợi trong 

khi tu nhân. Do vậy, thân này còn gọi là Báo Thân. 

2. Tha Thọ Dụng: thân công đức thanh tịnh vi diệu do Bình Đẳng Tánh trí biến hiện để 

các căn tánh thuộc địa vị Thập Địa chiêm ngưỡng được, khiến họ hưởng thụ pháp lạc. Do 

vậy thân này đôi khi còn gọi là Ứng Thân. 

27 Ðây là các loại thuyền xưa phân định theo quan tước, phẩm trật. Thuyền của vua ngự 

gọi là Tạo Thuyền. Dùng bốn chiếc kết lại thì  gọi là Duy Thuyền, dành cho tước Hầu trở 

lên.  Hai  chiếc  kết  lại  gọi  là  Phương  Thuyền,  dành  cho  hàng  đại  phu.  Thuyền  chỉ  một 

chiếc thì gọi là Đặc Thuyền dành cho bậc nhân sĩ. Xin lưu ý đừng hiểu lầm ý Ngài Tục 

Pháp, khi nói Trì Danh chỉ là Thanh Văn thừa ở đây là nói cách Trì Danh thông thường 

của  pháp  Thanh  Văn,  chứ  không  phải  pháp  Trì  Danh  Niệm  Phật  Viên  Thông  của  ngài 

Thế Chí. 

28 Tập Ấm là một quy chế theo đó con của quan lại được thừa hưởng tước hiệu và quan vị 

của cha sau khi cha đã mất. Theo quy chế từ đời Minh, những người được tập ấm gọi là 

Ấm Sinh chỉ được hưởng tước hiệu, chứ không hưởng quan vị, và được cho học Quốc Tử 

Giám rồi mới bổ làm quan theo đúng khả năng. 

29 Đăng Địa: Bồ Tát đã chứng từ địa vị Sơ Địa trở lên. 

30 Tất Cánh Không (Atyanta-śūnyatā), còn dịch là Chí Cánh Không,  là một trong mười 

tám thứ Không được kinh Ma Ha Bát Nhã Ba La Mật nói tới. Tất Cánh Không có nghĩa 

là các pháp rốt ráo chẳng thể được, nhằm phá rỗng toang các pháp chẳng còn để sót gì. 



Trí Độ Luận quyển 18 phân biệt giữa Tất Cánh Không và Tánh Không như sau: Tất Cánh 

Không là không còn gì sót thừa, trong khi Tánh Không là bản tánh vốn thường như thế. 

Nói cách khác, Tất Cánh Không là chẳng chấp trước vào một vật nào, ba đời thanh tịnh. 

Các pháp do các duyên hòa hợp, dường như có, nhưng nếu các duyên tách rời thì chẳng 

có thể tánh, đó là Tánh Không. 

31 Hữu Tác: Có tạo tác, đối lập với Vô Tác. Vô Tác không phải là không làm gì hết mà là 

làm các thiện sự nhưng không chấp trước, không thấy có người làm,  hành vi được làm, 

không mong cầu quả báo tốt đẹp v.v… Do Hữu Tác là chấp trước, mong cầu nên quả báo 

của nó là hữu hạn, nhỏ hẹp, nên mới nói “cuối cùng sẽ thành bại hoại” 

32 Tứ Không (bốn thứ Không) có hai cách hiểu:  

1.  Theo  Đại  Phương  Quảng  Đại  Tập  Kinh  và  Đại  Phẩm  Bát  Nhã  Kinh  thì  Tứ  Không 

nhằm để phá sự chấp trước nơi Có của chúng sanh, gồm:  

a. Pháp Pháp Tướng Không (Pháp Tướng Không): Phá tướng Có của các pháp như Ngũ 

Uẩn.  Toàn  bộ  những  pháp  hữu  vi  hay  vô  vi  đều  gọi  là  “pháp  tướng”.  Pháp  tướng  ấy 

không có thật pháp,  không có thực thể,  giống như ánh nắng dợn đầu Xuân,  thấy dường 

như có nước nhưng thật sự chẳng có nước. 

b. Vô Pháp Vô Pháp Tướng Không (Vô Pháp Tướng Không): Phá trừ kiến chấp thấy Vô 

Tướng. Vô Tướng vốn không có thực thể, chỉ do phá trừ Hữu Tướng mà thành lập, chứ 

không có tự tánh. Hữu Tướng đã không thì Vô Tướng cũng chẳng có tướng! 

c.  Tự  Pháp  Tự  Pháp  Tướng  Không  (Tự  Pháp  Không):  pháp  tánh  và  tự  thể  của  hai  thứ 

không  trên  đây  vắng  lặng,  chứ  không  phải  vì  hành  nhân  gắng  sức  vận  dụng  trí  huệ  để 

quán tưởng mà chúng trở thành Không! 

d.  Tha Pháp Tha Pháp Tướng  Không (Tha Pháp  Không):  Chúng sanh  tuy trước đấy đã 

nghe nói về pháp tánh và pháp Thật Tế, nhưng lại chấp trước rằng những pháp hữu dư ở 

ngoài  là  có,  nên  gọi  là  Tha  Pháp.  Nay  để  phá  chấp  bèn  quán  Chân  Như  trọn  không  có 

pháp nào khác, không có tướng của pháp nào khác. 

2. Theo phẩm Pháp Cúng Dường trong kinh Duy Ma Cật thì Tứ Không là Không (pháp 

không có tướng nhất định), Vô Tướng (pháp không có tướng nhân duyên), Vô Tác (pháp 

không có tướng mà cũng chẳng tạo quả), Vô Khởi (pháp không khởi lên). 

33 Tam Hiền: Ba địa vị trước khi đạt đến Thập Địa, tức Thập Trụ, Thập Hạnh, Thập Hồi 

Hướng. 

34 Thập thân là mười thân của đức Như Lai như phẩm Ly Pháp Giới kinh Hoa Nghiêm đã 

minh định: Bồ Đề thân (thân Phật thị hiện tám tướng thành đạo), Nguyện thân (thân Phật 

nguyện  sanh  vào  trời  Đâu  Suất),  Hóa thân  (thân  sanh  trong  vương  cung),  Trụ  Trì  thân 

(thân xá-lợi sau khi nhập diệt nhằm duy trì Phật pháp), Tướng Hảo Trang Nghiêm thân 

(thân Phật có đủ vô lượng tướng hảo trang nghiêm), Thế Lực thân (thân dùng từ bi nhiếp 

khắp  hết thảy chúng  sanh), Như Ý thân (thân  hiện ra  trước các Bồ Tát thuộc địa  vị địa 

tiền  hay  địa  thượng),  Phước  Đức  thân  (thân  Phật  thường  trụ  trong  tam  muội),  Trí  thân 

(tức bốn Trí như Đại Viên Kính Trí v.v…), Pháp Thân (bản tánh của Trí thân). 

35  Bản  kinh  này  có  tên  gọi  đầy  đủ  là  Tư  Ích  Phạm  Thiên  Sở  Vấn  Kinh 

(Viśesacintabrahma-pariprcchā), bốn quyển,  do ngài Cưu Ma  La Thập dịch.  Trong kinh 

này đức Phật giảng cho các vị Bồ Tát và Tư Ích Phạm Thiên về lý “các pháp không tịch”. 

Kinh này còn có các bản dịch khác với danh xưng Trì Tâm Phạm Thiên Sở Vấn Kinh (do 

ngài Trúc Pháp Hộ dịch vào thời Tây Tấn), Thắng Tư Duy Phạm Thiên Sở Vấn Kinh (do 

ngài Bồ Đề Lưu Chi dịch vào thời Bắc Ngụy). Thiên Thân Bồ Tát đã viết Thắng Tư Duy 



Phạm  Thiên  Sở  Vấn  Kinh  Luận  (do  ngài  Bồ  Đề  Lưu  Chi  dịch)  để  chú  giải  kinh  này. 

Ngoài ra, kinh này còn các bản chú giải khác như Trì Tâm Phạm Thiên Kinh Lược Giải 

(do  ngài  Đạo  An  soạn),  Tư  Ích  Phạm  Thiên  Sở  Vấn  Kinh  Giản  Chú  (do  Viên  Chứng 

soạn) v.v…  

36 Theo phẩm Đại Bố Thí và phẩm Bồ Tát Thọ Ký của kinh Bi Hoa, trong hằng hà sa số 

A  Tăng  Kỳ  kiếp  về  quá  khứ,  có  một thế  giới  Phật tên  là  San  Đề  Lam,  trong  cõi  ấy  có 

Chuyển Luân Vương tên Vô Tránh Niệm. Vua có một đại thần tên là Bảo Hải rất tài trí. 

Bảo Hải có  một người con tên Bảo Tạng,  xuất gia trở thành Phật.  Vua Vô Tránh Niệm 

cùng một ngàn vương tử hoan hỷ nghe Phật giảng pháp, bèn phát nguyện. Bảo Tạng Phật 

bèn thọ ký cho vua sẽ thành Phật trong tương lai hiệu là A Di Đà. Con trưởng của vua là 

thái tử Bất Thuấn cũng phát ra  thệ nguyện rộng  lớn,  được  Phật thọ ký  sẽ thành Bồ Tát 

hiệu Quán Thế Âm, làm Phật nối ngôi của A Di Đà Phật. Vương tử thứ hai do được ngài 

Bảo Hải khuyên lơn, cũng phát đại nguyện được Phật đặt hiệu là Đắc Đại Thế (một cách 

dịch  khác  của  chữ  Đại  Thế  Chí),  rồi  thọ  ký  sẽ  thành  Phật  sau  khi  ngài  Quán  Âm  nhập 

diệt. Các vương tử còn lại đều lần lượt phát nguyện và được đặt các danh hiệu như Văn 

Thù, Phổ Hiền v.v…  

37 Trí Đoạn: có thể hiểu theo hai nghĩa:  

1. Dùng trí huệ Bát Nhã để đoạn trừ phiền não. 

2. Trí Đoạn là nói gộp của Trí Đức thì gọi là Đoạn Đức, tức Niết Bàn. 

Theo ngu ý, ở đây phải hiểu Trí Đoạn theo nghĩa thứ hai. 

38 Thời cổ coi ngồi ở hướng Bắc ngoảnh mặt về phương Nam (“tọa Bắc triều Nam” hoặc 

“Nam  diện”)  là tôn quý,  nên thiên tử,  chư  hầu,  các đại phu khi tiếp  bầy tôi đều  ngồi  ở 

phương Bắc ngoảnh mặt về phương Nam, nhằm tỏ sự tôn quý. Sau đời Tần Thủy Hoàng 

chỉ mình thiên tử được quyền ngồi như thế. 

39 Vô Nhiệt Não (Anavatapta) còn được phiên âm là A Nậu Đạt, A Na Đạt hoặc A Na Bà 

Đáp Đa, dịch nghĩa là Thanh Lương Trì hoặc Vô Nhiệt Não. Theo Đại Tỳ Bà Sa Luận, 

quyển 15 và Câu Xá Luận quyển 11, ao này chính  nằm  ở phía Bắc của Đại Tuyết Sơn, 

nằm phía Nam của Hương Túy Sơn (nay là núi  Kailana), kích thưóc rộng đến tám trăm 

dặm,  dùng  bốn  báu  làm  bờ.  Ao  này  là  phát  nguồn  của  bốn  con  sông  Hằng,  Tín  Độ 

(Sindhu), Phược  Sô (Vaksa), và Tỷ Đa (Śītā). Nếu nhìn  bằng  mắt tục nhân,  chỉ thấy ao 

này là một vùng tuyết mênh mông vĩnh cửu. 

40 Thỉ Giác: do tu tập, dần dần đoạn phá vọng nhiễm từ vô thủy đến nay, thấu hiểu nguồn 

tâm vốn sẵn có, thì gọi là Thỉ Giác. Do tu hành theo thứ tự, đoạn trừ vô minh, phiền não, 

trở về với tánh thể thanh tịnh nên gọi là Thỉ Giác (sự giác ngộ đến bây giờ là lúc đã đoạn 

sạch mọi vô minh mới phát hiện). Còn Bổn Giác là sự giác ngộ sẵn có trong tự tâm, tịch 

tĩnh, bất động, vô nhiễm gọi là Bổn Giác. Nói cách khác, Thỉ Giác là sự giác ngộ do tu 

chứng, nhận biết được Bổn Giác. Còn Bổn Giác là cái sẵn có, thường được gọi bằng Tự 

Tánh Phật, Pháp Thân v.v… Đại Thừa Khởi Tín Luận chia Thỉ Giác thành bốn địa vị:  

1. Bất Giác tức địa vị Thập Tín, tuy đã biết do ác nghiệp chiêu cảm khổ quả, không còn 

tạo tác sự ác nơi thân và miệng, nhưng vẫn chưa sanh khởi được Đoạn Hoặc trí. 

2. Tương Tự Giác tức Nhị Thừa thánh nhân và những vị Bồ Tát thuộc địa vị Tam Hiền, 

tuy đã xa lìa Ngã Chấp, nhận biết lý Ngã Không, nhưng vẫn chưa bỏ được ý niệm phân 

biệt Pháp Chấp. 

3. Tùy Phận Giác: Từ bậc Sơ Địa đến Cửu Địa, hiểu rõ hết thảy các pháp chỉ do tâm biến 

hiện, nhưng chưa hiểu trọn vẹn lý Chân Như Pháp Thân. 



4. Cứu Cánh Giác: Chính là Thập Địa Bồ Tát. 

41 Theo kinh Hoa Nghiêm, phẩm Nhập Pháp Giới, Giải Thoát Trưởng Giả là vị thiện tri 

thức thứ năm trong năm mươi ba vị thiện tri thức mà Thiện Tài đồng tử đến tham học. Vị 

trưởng giả này dạy cho Thiện Tài môn tam-muội Như Lai Vô Ngại Trang Nghiêm Giải 

Thoát. 

42 Cao Tề là một triều đại ở miền Bắc Trung Hoa tồn tại khá ngắn ngủi chỉ trong 27 năm 

(550-577) do Cao Dương (vốn thuộc sắc tộc Tiên Ty) soán đoạt ngôi nhà Đông Ngụy lập 

ra. Sử thường gọi là nhà Bắc Tề hoặc Cao Tề để phân biệt với nhà Nam Tề (497-502) do 

Tiêu Đạo Thành sáng lập. Lãnh thổ nhà Cao Tề thuộc địa phận lưu vực Hoàng Hà thuộc 

các tỉnh Hà Bắc, Hà Nam, Sơn Đông và Sơn Tây. 

43 Theo phẩm Vô Thường thuộc quyển 4, kinh Đại Thừa Nhập Lăng Già (bản dịch của 

ngài Thật Xoa Nan Đà), chính đức Phật đã giảng về Tứ  Bình Đẳng  như sau:   “Này Đại 

 Huệ! Đức Như Lai Ứng Chánh Đẳng Giác nương vào bốn ý bí mật bình đẳng mà ở giữa 

 đại chúng nói như thế này: Ta trong thuở xưa đã làm Câu Lưu Tôn Phật, Câu Na Hàm 

 Mâu  Ni  Phật,  Ca  Diếp  Phật.  Thế  nào là  bốn?  Chính  là  Tự  bình  đẳng,  Ngữ  bình  đẳng, 

 Thân bình đẳng, và Pháp bình đẳng. Thế nào là Tự bình đẳng? Chính là ta có danh hiệu 

 là Phật, hết thảy Như Lai cũng có danh hiệu là Phật. Danh hiệu Phật không sai biệt thì 

 gọi  là  Tự  bình  đẳng.  Thế  nào  là  Ngữ  bình  đẳng?  Chính  là  ta  phát  ra  lời  nói  gồm  sáu 

 mươi bốn thứ Phạm âm thanh, hết thảy Như Lai  cũng nói như vậy. Tánh của Phạm âm 

 thanh giống như tiếng chim Ca Lăng Tần Già ấy chẳng tăng, chẳng giảm, không sai biệt, 

 đấy là  Ngữ bình  đẳng. Thế nào là  Thân bình  đẳng? Chính là  Pháp Thân, sắc tướng  và 

 tùy  hình  hảo  của  ta  và  chư  Phật  bình  đẳng  không  sai  biệt,  trừ  khi  vì  điều  phục  chúng 

 sanh  mà  tùy  loại  hiện  thân.  Đấy  gọi  là  Thân  bình  đẳng.  Thế  nào  là  Pháp  bình  đẳng? 

 Chính là ta và chư Phật đều cùng chứng được ba mươi bảy phần pháp Bồ Đề. Đấy gọi là 

 Pháp bình đẳng”.   

44 Thân Ngũ Ấm trong khi còn sống gọi là Hiện Ấm, trong giai đoạn từ khi tắt hơi đến 

khi tái sanh trong kiếp khác thì gọi là Trung Ấm, thân tái sanh ấy gọi là Hậu Ấm. 

45 Cái  lưới của Đế Thích kết bằng  một ngàn  hạt châu Ma Ni,  soi  bóng  lẫn nhau,  trùng 

trùng biến hiện. 

46  Tức  Không  Như  Lai  Tạng,  Bất  Không  Như  Lai  Tạng,  Không  Bất  Không  Như  Lai 

Tạng. 

47 Kinh này có tên đầy đủ là A Di Đà Phật Cổ Âm Thanh Vương Đà La Ni Kinh, mất tên 

người dịch. Trong kinh này, đức Phật ở thành Chiêm Bà giảng nói về Tây Phương Cực 

Lạc thế giới và công đức trang nghiêm. Cõi nước của A Di Đà Phật tên là Thanh Thái, 

cha tên Nguyệt Thượng, mẹ tên Thù Thắng Diệu Nhan, con trai tên Nguyệt Minh, thị giả 

tên Vô Cấu Xưng, đệ tử trí huệ tên Hiền Quang, và nói ra bài Cổ Âm Thanh Vương Đại 

Đà La Ni cũng như cách thức thọ trì để được thấy A Di Đà Phật. Theo cổ đức phán định, 

do trong kinh này nói A Di Đà Phật có cha mẹ, con cái v.v… nên cõi Thanh Thái chỉ là 

cõi ứng hóa chứ không phải là cõi Cực Lạc (báo độ) như trong ba kinh Tịnh Độ, vì trong 

Cực  Lạc  toàn  là  liên  hoa  hóa  sanh  làm  sao  còn  có  cha  mẹ,  vợ  con  khi  Phật  còn  chưa 

thành đạo! 

48 Tức kinh Đại Phẩm Bát Nhã (Pañcavimśati Sāhasrikā Prajñāpāramitā), còn gọi là Nhị 

Vạn Ngũ Thiên Tụng Bát Nhã, do ngài Cưu Ma La Thập dịch từ năm Hoằng Thỉ thứ tư 

(402) đến năm Hoằng Thỉ 14 (412) đời Diêu Tần. Kinh này thường được gọi tắt là Ma Ha 

Bát Nhã Kinh. Theo Đại Trí Độ Luận, sáu mươi sáu phẩm đầu thuộc Bát Nhã Đạo, còn 



hai mươi bốn phẩm sau thuộc Phương Tiện Đạo. Kinh này còn có ba bản dịch là Quang 

Tán Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Pháp Hộ dịch dưới thời Tây Tấn), Phóng Quang 

Bát Nhã Ba La Mật Kinh (do ngài Vô La Xoa dịch cũng vào thời Tây Tấn), và hội thứ hai 

trong bộ Đại Bát Nhã Kinh của ngài Huyền Trang dịch vào đời Đường. 

49 Tứ Vô Sở Úy (Catvāri Vaiśāradyāni) chính là bốn thứ tự tin không hề sợ hãi của Phật, 

Bồ Tát:  

1. Chư Pháp Hiện Đẳng Giác Vô Sở Úy (Nhất Thiết Trí Vô Sở Úy): Hiểu biết hết thảy 

pháp, trụ trong chánh kiến, không bị khuất phục nên trọn đủ lòng tự tin không sợ hãi. 

2.  Nhất Thiết Lậu Tận Vô Sở Úy (Lậu Vĩnh Tận  Vô Úy):  Đoạn trừ  hết thảy phiền  não 

không còn sợ hãi. 

3. Chướng Pháp Bất Hư Quyết Định Thọ Ký Vô Sở Úy (Chướng Đạo Vô Úy): Chỉ bày 

những pháp chướng ngại trong việc tu hành, không hề sợ hãi bất cứ chướng nạn nào. 

4. Chứng Nhất Thiết Cụ Túc Xuất Đạo Như Tánh Vô Úy (Xuất Đạo Vô Úy): Tuyên nói 

đạo xuất ly không sợ hãi. 

50 Tâm Số là danh xưng khác của Tâm Sở (Caitta hoặc Caitasika), còn được gọi là Tâm 

Sở Hữu Pháp, Tâm Sở Pháp, chính là thuật ngữ để chỉ những tác dụng phức tạp của tâm 

(Tâm Vương). Do những tác dụng này phụ thuộc vào cái tâm nên gọi là Tâm Sở, do được 

Pháp Tướng Tông hoặc Nhất Thiết Hữu Bộ biện định gồm nhiều pháp khác biệt, nên gọi 

là Tâm Số. Thọ, Tưởng, Hành, Thức, Xúc v.v… là những Tâm Số thường được nhắc tới. 

51 Ý Sanh Thân (Mano-maya-kāya), còn dịch là Ý Thành Thân hoặc Ý Thành Sắc Thân, 

Ma Nậu Thân, Ma Nô Mạt Na Thân, tức cái thân không phải do cha mẹ sanh ra, mà là do 

bậc Bồ Tát từ Sơ Địa trở lên vì  muốn hóa độ chúng sanh bèn dựa theo ý muốn để biến 

hiện ra. Từ ngữ Ý Sanh Thân còn dùng để chỉ những thân của người vào lúc kiếp sơ, chư 

Thiên Sắc Giới, Vô Sắc Giới, thân Trung Ấm v.v…  

52  Đây  là  cách  lập  luận  dựa  theo  Nhân  Minh  Học.  Mỗi  một  điều  lập  luận  sẽ  gồm  ba 

phần: Tông, Nhân và Dụ. Tông là mệnh đề khẳng định một luận điểm, Nhân là phần giải 

thích vì sao điều ấy đúng, còn Dụ là phần thí dụ để làm sáng tỏ ý nghĩa. Chẳng hạn, trong 

câu này thì Tông là “Niệm Phật là pháp Có”, còn Nhân là “vì cách Phật chẳng xa”. Dụ là 

người nhiễm hương. 

53 Thù là đơn vị đo lường thời cổ, một lượng là 24 thù, tức khoảng chừng 1,57 gram. 

54 Ba Lợi Chất Đa La (Paricitra), dịch nghĩa là Hương Biến Thụ (cây tỏa mùi thơm trọn 

khắp) hoặc Thiên Thụ Vương, là một loại cây trên cõi trời Đao Lợi. Sách Huệ Lâm Âm 

Nghĩa cuốn Hạ giảng:  “Ba Lợi Chất Đa La, gọi  đủ là Ba Lợi Da Đát La Câu Đà La, ở 

 đây dịch là Hương Biến Thụ, nghĩa là rễ, thân, cành, lá, hoa, trái cây này đều thơm sực 

 khắp cõi trời Đao Lợi. Ba Lợi nghĩa là trọn khắp, Chất Đa La là xen kẽ trang nghiêm”. 

55  Tiên  Đà  Bà  (Saindhava)  dịch  nghĩa  là  Thạch  Diêm  (muối  cứng  như  đá)  là  một  loại 

muối ven bờ Ấn Độ giang (sông Indus). Theo kinh Đại Bát Niết Bàn quyển 9,  mật ngữ 

của Như Lai sâu xa khó hiểu. Ví như có vị quan hầu cận đại vương, vua muốn tắm bèn 

đòi Tiên Đà Bà, vị đại thần ấy có trí biết liền dâng nước. Vua muốn ăn, đòi Tiên Đà Bà 

bèn dâng  muối.  Khi  vua  muốn uống, đòi Tiên Đà Bà,  vị đại thần  bèn dâng  ly.  Khi  vua 

muốn du ngoạn, đòi Tiên Đà Bà, bèn dâng ngựa. Vị đại thần có trí ấy khéo hiểu ý bốn thứ 

mật ngữ của vua. Do vậy, cổ nhân thường dùng thuật ngữ  “nhất danh tứ thật”  (một tên 

mà chứa đựng bốn thực chất) để sánh ví mật ngữ rất sâu khó hiểu của đức Như Lai. Loại 

hương Tiên Đà Bà ở đây giống như muối đọng thành khối nên gọi là Tiên Đà Bà. Do vậy, 



ngài Thanh Lương mới giảng: “Ở đây nên hiểu [Tiên Ðà Bà] nghĩa là muối, hương giống 

 như vậy”.  

56 Đây chính là Tín Lực Nhập Ấn Pháp Môn Kinh do ngài Bồ Đề Lưu Chi dịch vào thời 

Nguyên Ngụy, được xếp vào hệ thống kinh Hoa Nghiêm trong Vĩnh Lạc Bắc Tạng. 

57  Phần  Đoạn  Thân  chính  là  cái  thân  gánh  chịu  Phần  Đoạn  Sanh  Tử,  do  nghiệp  nhân 

thiện ác cảm lấy thọ mạng có ngắn dài khác nhau, hình thể khác biết, nhưng thọ lượng có 

hạn, rốt cuộc phải suy hoại, đoạn diệt nên gọi là Phần Đoạn. 

58 Trước sau,  đại sư Thanh Lương Trừng Quán đã viết nhiều bộ sách sớ giải kinh Hoa 

Nghiêm. Từ tháng Giêng năm đầu niên hiệu Hưng Nguyên (784), đại sư soạn sớ giải cho 

kinh Hoa Nghiêm suốt bốn năm gồm 20 quyển, gọi là Hoa Nghiêm Kinh Sớ (nay thường 

gọi là Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Sớ, hoặc Thanh Lương Sớ). Sau đấy, 

Sư lại vì các đệ tử như Tăng Duệ v.v… viết lời diễn giảng cho bộ Thanh Lương Sớ gồm 

mấy chục quyển, về sau hai bộ này được gộp in chung thành Hoa Nghiêm Kinh Tùy Sớ 

Diễn Nghĩa Sao (thường được gọi tắt là Thanh Lương Sớ Sao hay Hoa Nghiêm Kinh Sớ 

Sao). Năm Trinh Nguyên 12 (796), do triều đình triệu Sư về kinh đô tham gia dịch trường 

bộ Tứ Thập Hoa Nghiêm (tức phẩm Nhập Pháp Giới do quốc vương Ô Trà tiến cống). Sư 

vâng  chiếu  viết  sớ  cho  bộ  Tứ  Thập  Hoa  Nghiêm  vào  năm  Trinh  Nguyên  14  (798).  Để 

phân biệt với bộ sớ trước, Sư đặt tên là Trinh Nguyên Tân Dịch Hoa Nghiêm Kinh Sớ (do 

vậy, bộ này thường được gọi tắt là Thanh Lương Trinh Nguyên Sớ). 

59 Theo Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh Sớ, quyển thứ 16, “sát chủng” được 

giảng như sau:  “Sát chủng nương vào sát hải, các sát-độ (cõi Phật) nương vào sát chủng 

 thì sự rộng hẹp ắt biết được cái tên này do đâu mà có. Muốn nói rõ thế giới vô biên bèn 

 lập  ra  cái  tên  này  nhằm  tạo  phương  tiện  để  chỉ  rõ  sự  đông  nhiều  ấy.  Nghĩa  là  tích  tụ 

 nhiều thế giới vào cùng một chỗ, thâu tóm các loại hiện hữu nên gọi là Chủng. Do các 

 chủng loại như thế lại có rất nhiều, sâu rộng vô biên nên gọi là Hải”.  Do Hoa Tạng thế 

giới gồm nhiều Phật sát (sát độ) khác biệt nên còn gọi là Hoa Tạng Sát Chủng. Do Cực 

Lạc  và  Sa  Bà  ở  trong  cùng  một  tầng  trong  Hoa  Tạng  nên  bảo  là  “chẳng  ra  ngoài  sát 

chủng”. 

60  A Na Luật (Aniruddha), còn phiên  âm  là  A Ni  Lô Đà,  A Nậu Lâu Đà,  A Nan Luật 

hoặc A Lâu Đà, dịch nghĩa là Vô Diệt, Như Ý, Vô Chướng, Vô Tham, Tùy Thuận Nghĩa 

Nhân, Bất Tranh Vô Hữu v.v… là em họ của đức Phật, đồng thời là một trong mười đại 

đệ tử của đức Phật. Ngài là con của Hộc Phạn Vương (chú của đức Phật). Khi Phật thành 

đạo,  A Na Luật cùng xuất gia  một  lúc  với Nan Đà,  A Nan,  Ưu  Bà Ly  v.v… Trong khi 

đức Phật thuyết pháp, Ngài thường ngủ gục, bị quở trách bèn lập thệ không ngủ đến nỗi 

mù cả hai mắt, nhưng do tinh tấn tu hành, tâm nhãn khai thông, trở thành bậc thiên nhãn 

đệ  nhất  trong  các  đại  đệ  tử  của  đức  Phật. Trong  kinh  Lăng  Nghiêm,  Ngài  trình  bày  sở 

chứng là Nhãn Căn Viên Thông. 

61 Tinh minh tâm là một tên gọi khác của Chân Tâm, dùng chữ “tinh minh” nhằm diễn tả 

đặc  tánh  của  chân  tâm.  Chân  tâm  ấy  sáng  suốt,  nhận  biết  sự  vật  rõ  ràng  nên  gọi  là 

“minh”,  nhận  biết  sự  vật  vạn  pháp  đúng  như  thật  không  bị  xen  tạp,  ô  nhiễm  bởi  vọng 

tưởng, thành kiến nên gọi là “tinh”. 

62 Nê Hoàn là cách phiên âm khác của chữ Nirvāna (Niết Bàn). 

63 Thập Bát Giới (Astādaśa Dhātavah) là mười tám pháp do nương vào sáu thức, sáu căn 

và sáu trần (Sắc, Thanh, Hương, Vị, Xúc, Pháp) để thành lập. Giới có nghĩa là chủng loại. 

Ngụ ý: Tự tánh của mười tám chủng loại khác nhau, nên gọi là Thập Bát Giới. 



64 Tức bộ Viên Giác Kinh Lược Sớ của ngài Khuê Phong Tông Mật soạn. 

65 Tức bộ Hoa Nghiêm Huyền Đàm Hội Huyền Ký do ngài Phổ Thụy soạn. Bộ sách này 

được đánh số 236 trong tập tám của Vạn Tục Tạng. 

66 Ngài Chân Như Triết đời sau làm Tống Khâm Tông. Tống Khâm Tông (Triệu Hoàn) 

được  vua  cha  là  Huy  Tông  nhường  ngôi,  lấy  niên  hiệu  là  Tĩnh  Khang,  nhưng  đến  đầu 

năm Tĩnh Khang thứ hai (1127), quân Kim đánh xuống phía Nam Hoàng Hà, chiếm đóng 

kinh đô Khai Phong, Sử gọi là  “Tĩnh Khang chi biến”.  Tháng Hai năm ấy, cha con Huy 

Tông và Khâm Tông bị bắt. Kim Thái Tông hạ lệnh đánh tuột hai vua Tống làm thường 

dân, ra lệnh lột long bào hai vua giữa chợ, rồi sai giải về Trung Kinh (tức Bắc Kinh hiện 

thời), bắt hai  vua  mặc áo trắng quỳ gối trước Thái Miếu của  nhà  Kim,  đích thân dắt dê 

cho  nội  thị  hiến  tế,  rồi  vào  chầu  Kim  Thái  Tông.  Vua  Kim  phong  Huy  Tông  làm  Hôn 

Đức  Công,  Khâm  Tông  làm  Trùng  Hôn  Hầu  rồi  đày  đi  Yên  Châu  (nay  thuộc  tỉnh  Cát 

Lâm), rồi lại đày lên thành Ngũ Quốc (thuộc tỉnh Hắc Long Giang hiện thời) cho đến khi 

chết. Như vậy, cả đời Khâm Tông chỉ là tù đầy, nhục nhã, sầu não. 

67 Từ môn 83 đến môn 92 là cách phán định pháp Niệm Phật dựa theo Thập Huyền Môn 

do ngài Thanh Lương lập ra để phán định cảnh giới kinh Hoa Nghiêm. Xin xem chi tiết 

về Thập Huyền Môn trong Chú Giải Kinh Vô Lượng Thọ của cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 





Document Outline


	Lời Dẫn Nhập

	I. Thông tự đại ý

	1. Giải thích về tông chỉ, nghĩa thú:

	1.1. Tông thú của pháp niệm Phật

	1.2. Nêu bày những điều được giảng giải trong chương kinh này

	1.3. Dẫn chứng lợi ích thù thắng để khuyên tu





	2. Lược giải tựa đề của kinh





	II. Giải thích kinh văn

	1. Trình bày đại lược ý nghĩa chánh yếu

	2. Giải thích tường tận ý nghĩa kinh văn

	2.1. Giáo hưng

	2.2. Tạng nhiếp

	2.3. Tông thú

	2.4. Thích đề mục (giải thích tựa đề kinh)

	2.5. Giải thích kinh văn









	III. Quy mạng hồi hướng




cover_image.jpg
dai-the-chi-niem-
phat-vien-thong-
chuong-so-sao-dai-
su-quan-danh





